

UNIVERSAL  
LIBRARY

**OU\_150407**

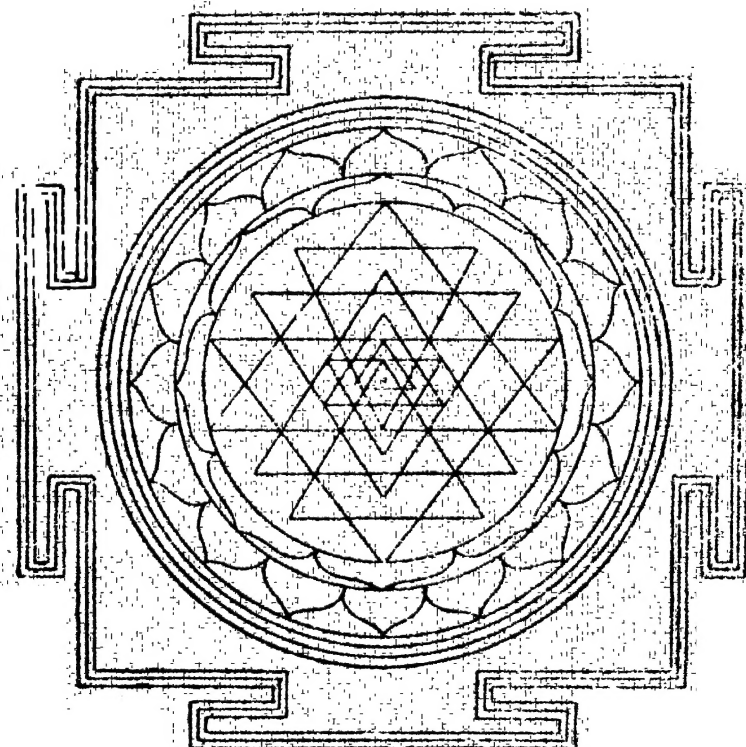
UNIVERSAL  
LIBRARY

# GREATNESS OF SHIVA

MAHIMNASTAVA

*Translated with Commentary*

ARTHUR AVALOS



14.5

14.6

GANESH & CO., MADRAS

Re. 1.0. A.M.

OSMANIA UNIVERSITY LIBRARY

Call No. 294.5/1A.94 G Accession No. 14552

Author *Avalon, Arthur. L.*

Title *Greetings of Shiva* 1925

This book should be returned on or before the date last marked below.

---







## **MAHIMNASTAVA**

## TANTRIK TEXTS

VOL. I. TANTRĀBHIDHĀNA with VĪJANIGHANTU and MUDRĀNIGHANTU.

„ II. SHATCHAKRANIRŪPANA of Pūrnānanda Svāmī, with Commentary of Kālicharana and notes by Shangkara. PĀDUKĀPANCHAKA, with Commentary of Kālicharana. With these are notes from the Tīkā of Vishvanātha on the Second Patala of Kaivalya Kalikā Tantra.

„ III. PRAPANCHASĀRA TANTRA.

„ IV. KULACHŪDĀMANI TANTRA.

„ V. KULĀRNAVĀ TANTRA.

„ VI. KĀLIVILĀSA TANTRA.

„ VII. SHRĪCHAKRASAMBHĀRA.

„ VIII. TANTRARĀJA TANTRA, Part I.

„ IX. KARPŪRĀDISTOTRAM.

„ X. KĀMAKALĀVILĀSA.

„ XI. KAULA AND OTHER UPANISHADS.

„ XII. TANTRARĀJA TANTRA, Part II. (Nearly Ready.)

---

## WORKS ON TANTRA BY ARTHUR AVALON

THE GREAT LIBERATION (MAHĀNIRVĀNA TANTRA). A Translation from the Sanskrit, with Introduction and Commentary, Second Edition.

PRINCIPLES OF TANTRA (TANTRA-TATTVA), Vols. I and II.  
WAVE OF BLISS (ĀNANDALAHARĪ), Second Edition.

THE SIX CENTRES AND THE SERPENT FORCE (SHATCHAKRANIRŪPANA), Second Edition.

OCEAN OF KULA TANTRA (KULĀRNAVĀ TANTRA).

(In Preparation).

---

## BY ARTHUR AND ELLEN AVALON

HYMNS TO THE GODDESS (from the Tantra and other Shāstra and Stotras of Shangkarāchārya).

---

# GREATNESS OF SHIVĀ

MAHIMNASTAVA

OF

PUSHPADANTA WITH THE COMMENTARY OF  
JAGANNĀTHA CHAKRAVARTĪ

*Translated with Commentary*

BY

ARTHUR AVALON

GANESH & CO., MADRAS  
1925

*First Published 1916*  
*Second Edition 1925*

## INTRODUCTION

THE celebrated and ancient Hymn ~~called~~ Mahimnastava here translated is attributed to Pushpadanta a Chief of the musical Spirits (Devayoni) called Gandharvas. Pushpadanta means "flowery toothed" for his teeth were like the petals of the Jasmine flower. Pushpadanta was, it is ~~said~~, in the habit of taking flowers from the garden of King Vahu at Benares in order to worship Shiva with them. As he had the power of moving in the air he eluded the vigilance of the King's gardeners. These at length suspecting that it was some Being with these powers who stole the flowers laid the following trap. They left some flowers which had been offered to Shiva in different places in the garden with the hope that he, who thus visited it, would tread on them. This the Gandharva did and by thus unwittingly insulting Shiva lost his power of moving in the air. He was in consequence caught; when through fear of the King whom he had also offended by the theft of his flowers and with the desire of appeasing Shiva he offered the following supplication to the God.

In making the commentary I have availed myself of that of Jagannātha Chakravarti which is here for the first time printed from a Bengali manuscript in my possession. To his observations which are marked with the initials J. C. I have added my own comments on various matters which the English reader may require to know but which he, writing as a Hindu for Hindus, doubtless considered unnecessary.

CALCUTTA

Jan. 3, 1916

ARTHUR AVALON



# THE GREATNESS OF SHIVA

(MAHIMNASTAVA OF PUSHPADANTA)

## I

IF praise of Thee by one who knows not the supremacy of  
Thy greatness<sup>1</sup> be unbecoming  
Then even the speech of Brahmā and other Devas regard-  
ing Thee is such.<sup>2</sup>  
Therefore none should be blamed who speaks  
According to the limit of his knowledge,  
Oh Hara!<sup>3</sup> If that be so, then this mine own attempt is  
blameless.

## II

Thy greatness surpasses the powers of mind and speech.  
Even Shruti<sup>4</sup> speaks with awe of Thee,  
Whom it is unable to portray.<sup>5</sup>

<sup>1</sup> Which can be known only with the greatest difficulty. Mahim-nah param pāram te = Limit of Thy inscrutable greatness. The hymn, it may be noted, has been in some places translated freely but the sense and spirit have been adhered to.

<sup>2</sup> The object of the hymn is praise (Stuti) of the supreme Shiva or Brahman who is greater than all the Devas who have issued from Him.

<sup>3</sup> Shiva. The word is derived from the root *Hri*= to take and the affix *Ach*, for He removes (Harati) all ills. Hara in a higher sense means "He who at the time of Dissolution (Pralaya) withdraws the Universe within Himself". Hari or Vishnu comes from the same root with the affix *i* and has the same meaning.

<sup>4</sup> Revelation. The Vedas.

<sup>5</sup> That is distinctly and fully as one can point out a jar or a piece of cloth (Ghatapata). The Brahman, is not the object of any of the four forms of proof, and so it is said of the Devī that She is Etat tad

By whom canst Thou be (fitly) praised ?  
 Who knows the number of Thy qualities ?  
 In that which cannot be described, <sup>Brahman</sup>  
 Whose mind and speech does not fail ?

## III

Oh Brahman ! <sup>1</sup> Thy hymn which is the supreme nectar,  
 By the Guru of the Devas <sup>2</sup>  
 The creator of sweet words,  
 Is it wonderful to Thee ?  
 Oh Destroyer of Tripura ! <sup>3</sup>  
 My mind is bent upon invoking Thee  
 That I may purify my speech by the recital of Thy  
 attributes. <sup>4</sup>

## IV

Thy power it is of which the Vedas speak,  
 Displayed in threefold form according to distinction of  
 qualities. <sup>5</sup>

ityanirdeshiyā, that is, cannot be said to be this or that. For this or that is the form which the Brahmasvarūpa or Divine Nature, as It is in Itself transcends though manifesting Itself through them (Trishati Comm., V, 34). For variant interpretations see note to text.

We know enough to affirm the existence of the Self though as long as we are phenomenal Jīvas we can neither realise Its Nature nor describe It by words which are merely instruments of that dualistic experience which the divine Nature by its definition transcends. As the Brahman's real Self or Nature (Svarūpa) is indescribable Pushpadanta prays to Him as with form (Sākāra).

<sup>1</sup> Brahman = Shiva.

<sup>2</sup> Vrihaspati. The Guru of the Devas is the receptacle of all Wisdom and Learning. His hymns though wonderful to others is not so to Shiva.

<sup>3</sup> Shiva who is so called, as some say, because he was the destroyer of the Asura (Demonic Spirit) Tripura or more correctly because He destroyed the Tripura or three cities of the Asuras. These were built of gold, silver and iron by Maya. Protected by these the Asuras used to oppress all believers.

<sup>4</sup> So in the hymn to Bhuvaneshvari in the Tantrasāra it is said, "Oh Mother by hymning Thy praise I purify my speech."

<sup>5</sup> That is the three Gunas, Sattva Rajas and Tamas the qualities of manifestation, action, and veiling.

It creates, maintains and destroys the universe <sup>1</sup>  
 And yet oh Giver of Blessings !  
 There be some fools <sup>2</sup> who would oppose Thee  
 In ways pleasing to the bad but hateful to the good.

## V

They ask such questions as :

That Creator <sup>•</sup> of yours why and how does He create the  
 three worlds ? <sup>3</sup>  
 What form does He assume ? <sup>4</sup>  
 What means does He use ?  
 What materials does He employ ? <sup>5</sup>

<sup>1</sup> The Rajoguna prevails in Creation, the Sattvaguna in Maintenance and the Tamoguna in Dissolution. Through His three bodies, Brahmā, Vishnu and Rudra, He creates, maintains and destroys.

<sup>2</sup> According to the commentator, Jagannātha Chakravarti (cited as J. C.), the Mīmāṁsakas (Nāstika Mīmāṁsaka) who attribute all action to the power of Karma are here referred to. As the Commentator on the Trishatī says “Adrishta is the cause which gives fruits appearing in the future, of past acts. This is the opinion of the ‘Lordless’ Mīmāṁsā. Kṛitānāṅg karmanāṅg kālāntara-bhāviphala-pradāne adrishtam kāranaṁ iti anishvara-mīmāṁsakādi-matam” : to which he replies “Not so, because Adrishta which is an unconscious thing is not to be understood as giving fruit of action which is done by intelligence only” (Jadānāṅg sūkshmānāṁ adrishtānāṅg chetanā-dharma-karmaphala-pradānasāmarthyāyogāt). Adrishta is instrumental cause (Nimitta-kārana). There is however a conscious Director of Karma who gives fruit according to Adrishta and He is God.

<sup>3</sup> Such men (the Pratyakshavādīs) talk in terms of human action which they alone see, know and recognise. In such case it is said that there is first Iṣṭasādhanatājñānam “purpose-serving knowledge” that is knowledge that the proposed act will serve the intention ; secondly Pravṛitti or tendency to action ; and thirdly Kṛitisādhyatvajñānam “effort-accomplishable knowledge” or the consideration whether that can be done which is followed by action. It is objected if He has not Pravṛitti and so forth : How can he create the three worlds that is Bhūḥ, Bhuvah and Svarloka (J. C.).

<sup>4</sup> For possession of body is asserted to be necessary for action and at Pralaya (Dissolution) body disappears and according to the objector only atomic substance (Paramānu) remains (J. C.).

<sup>5</sup> Referring to instrumental and material causes such as in the first case the thread, wheel and stick of the potter and in the second the earth with which the pot is made.

From what does He take support ? <sup>1</sup>  
 Such wicked questioning, so ignorant of Thine unimagined  
 greatness,<sup>2</sup>  
 Leads some senseless men to talk for the delusion of  
 the world.

## VI

But is it possible <sup>3</sup> that the worlds with all their parts <sup>4</sup>  
 are uncreate ?  
 Can the universe be without a Supporter of it ?  
 Who else but God creates the world ? <sup>5</sup>  
 Oh Lord of the Immortals !  
 Such men have doubts concerning Thee because of their  
 folly.

## VII

Though the ways differ which are spoken of in the three-fold Veda<sup>6</sup>

<sup>1</sup> A potter for instance must take his seat on something.

<sup>2</sup> The answer to all this talk is that it is His play (Lilā). It is His nature. It is the "Godness" of God (Etad eva ishvarasya ishvaratvam), that is, He can do all this without being bound by human limitations which if they existed would destroy His God-head. (J. C.)

<sup>3</sup> He now in answer to the objections of the previous verse gives proof of the existence of God.

<sup>4</sup> It is only the formless without parts which is uncreated as J. C. says Nirākārasyaivājanyatvāt. All things with parts (Sāvayava) are born or created. The universe, therefore, which has parts is created.

<sup>5</sup> But then it is said assuming that they are created what is the proof that it is your God who is the creator ? To which the answer is who else but God can create. We are not dealing with some fractional things but with the whole universe with its fourteen worlds. He, who can do this, must have knowledge of the "three times",—Past, Present and Future and must be of an almighty power. Such an one is God.

<sup>6</sup> Trayī that is *Rik*, *Yajus* and *Sāma*. (J.C.) The Karmakānda of the Vedas deals with ritual action (Karma) and Sakāmadharma. The Upanishads preach Dhyāna of the Chinmātra Brahma, Nishkāma Dharma and the attainment of Moksha through Jnāna.

Sāṅkhya,<sup>1</sup> Yogashāstra,<sup>2</sup> the doctrine of Pashupati<sup>3</sup> and  
 • Vaishnava Shāstra<sup>4</sup> ;  
 Though some take this and others that to be the better  
 And followers of the various paths both direct and indirect<sup>5</sup>  
 dispute,  
 Yet Thou alone art the goal of all  
 As is the ocean of every river.<sup>6</sup>

• VIII

Oh Giver of Boons !

A great bull, a wooden staff,<sup>7</sup> an axe, a tiger skin, ashes,<sup>8</sup>  
 snakes and a skull,  
 These be Thy chief possessions and adornments<sup>9</sup>

<sup>1</sup> Kapila says that we must first enjoy and then relinquish enjoyment attaining Moksha through Vivekajñāna on which is realised the difference between Prakṛiti and Puruṣha. This Tattvajñāna destroys Karma. As it is elsewhere said first Bhoga and then Yoga.

<sup>2</sup> Which preaches Mukti through Samādhi.

<sup>3</sup> That is the doctrine of Shiva according to the five Āmnāyas. There is no difference between Īshvara and Moksha. Non-dualistic Tattvajñāna is Moksha.

<sup>4</sup> Such as the Nāradapancharātra, Vaishnava doctrine which treats of Pradyumna, Aniruddha, Sangkarshana, and Vāsudeva.

<sup>5</sup> lit. "curved and straight".

<sup>6</sup> Having in the previous verse replied to those who are "not towards God" (Bhagavadvīmukhān) the Hymnist in this verse speaks of the different ways by which He may be reached. Though the ways may differ their end is the same namely the same Unity so variously sought.

<sup>7</sup> The bull is His carrier. The wooden staff is the support of the Yogi on which he rests his hands at the time of meditation or a piece of wood from the funeral pyre (J. C.)

The colour of Shiva as well as that of the Bull is white. His throat is dark blue encircled by a serpent; His hair of a light reddish colour thickly matted together and gathered over his head in the manner of ascetics.

<sup>8</sup> With which he is covered. "Of whose naked body ashes are the adornment only." Mahānīrvāṇa Tantra, ch. I. V. 8.

<sup>9</sup> Having praised the Formless the hymnist now chants Him with form, saying "You look but a poor being with all these simple and common things. But this is Thy wish. But Thou could'st have whatever Thou wisheth", namely, such wealth as other Devas have. Simpli-city is the mark of the truly great.

Varied is the wealth of other Devas<sup>1</sup>,  
 But Thou carest not for these  
 Which Thou with but a turn of Thine eye,  
 Hast on them bestowed  
 The mirage of worldly things does not delude Him  
 Whose enjoyment is with the Self.<sup>2</sup>

## IX

One says<sup>3</sup> that all is permanent<sup>4</sup>  
 Another that all is fleeting<sup>5</sup>  
 And yet another teaches that of the world and its various  
 elements

<sup>1</sup> *Riddhi* such as the Kaustubha gem, Chakra, Shamkha, Padma and Gadā of Vishnu; the crown of Brahmā; the aerial car (Vimāna), the city Amarāvati, the garden Nandana, the elephant Airāvata, the horse Uchchaihshravā of Indra and so forth.

<sup>2</sup> Not the limited self (Jiva) that is Chaitanya-rūpa with the Upādhi Ajnāna but the Brahman who exists in and as the substance of and moves all things as Antaryāmin. *Yah sarveshu bhūteshu tishthan yah sarvāni bhūtāni antaro yamayati.* Brihad.-Up., 3—7. The Jiva exists as such because he identifies himself with the forms which are produced by the Māyā Shakti of the Brahman. The knower of the Self is not so deluded “Knowing which, oh Pāndava, thou wilt not again be deluded”. *Yaj jnātvā na punar moham evam yāsyasi Pāndava—* Bhagavad-Gītā, IV, 35.

<sup>3</sup> Having dealt with the Nirguna and Saguna Brahman he proceeds to deal with the variety of philosophical opinion.

<sup>4</sup> Referring to Kapila who says that all is permanent as Purusha-Prakṛiti with the two states of appearance and disappearance. According to Sāṅkhya both Cause (Kāraṇa) and Effect (Kārya) are real (Sat) for Kārya is nothing but a transformation (Vikṛiti) of Kāraṇa (Prakṛiti). In Vedānta Kāraṇa is Sat and Kārya, Asat (unreal).

<sup>5</sup> The doctrine of those Buddhists whose psychology is alleged to find no place for the enduring unity of metaphysic which is the Ātmā. Udayanāchārya says that the Buddhists allege that Buddhi or the psychic consciousness is Chetana (in-itself-conscious) and not dependent for its apparent consciousness on the enduring Ātmā and that hence the followers of this doctrine are called Buddhists. So the Sarvāstivāda or Kshānikavāda is said to have taught that all is momentary. When a thing is destroyed another identical one is immediately created. In this way the ever changing course of the world seems unchanging like a stream of water in which the water is always changing yet it appears

Some things are fleeting and others ever endure,<sup>1</sup>  
 But, oh Destroyer of Tripura!<sup>2</sup>  
 Though the multitude of doctrines bewilder me,  
 I am not ashamed to pray to Thee,  
 For my tongue cannot be restrained.<sup>3</sup>

## X

In order to measure Thy greatness<sup>4</sup> (which is Light and Fire<sup>5</sup>),  
 Of Thee who art embodied of Fire,  
 Virinchi<sup>6</sup> went upwards and Hari<sup>7</sup> downwards  
 Yet they failed to measure Thee.  
 But oh Girisha!<sup>8</sup>

as if the same water is passing through the bed of the river although in fact it is not so. According to the Sensationalists (*Vijnānavāda*) what is true is sensation which is momentary. According to the Nihilists (*Sarvashūnyavāda*) the world is like the fleeting objects seen in dream.

<sup>1</sup> The Vaisheshika and Nyāya Darshanas which say that Ākāsha, Kāla, Paramānu, Dik and Ātmā are permanent (Nitya) and the rest are not (Anitya).

<sup>2</sup> See p. 2. note 3.

<sup>3</sup> It is not necessary to know all this. Whatever be Nitya or Anitya matters not. What does matter is that I can pray to Thee from the promptings of a heart full of devotion to Thee. Let the doctors dispute, the course of piety is straight, certain and sure.

<sup>4</sup> According to past traditions (Purā kila as it is said in Sanskrit or in ancient time as we should say) Brahmā and Vishnu were one day disputing which of the two were the greater. Shiva then to humble their vanity appeared in the form of a fiery Linga which they set out to measure. Their failure to do this made them humble seeing that they, great though they be, were nothing in the presence of the Supreme.

<sup>5</sup> *Lit.* which is a Mass of Fire.

<sup>6</sup> Brahmā. Virinchi comes from the prefix *Vi* indicating various kinds of beings, *Rach* to make or create and the affix *In* in active voice, for He is the aspect of the Trinity (*Trimūrti*) which creates.

<sup>7</sup> Vishnu.

<sup>8</sup> A name of Shiva from *Giri+Sha* "mountain-sleeping". He who was greatly attached to his wife. Girisha is from *Giri+Isha*: Lord of the Mountain Kailāsa.

When they prayed to Thee with strength of faith and devotion<sup>1</sup>

It was then that Thou did'st appear to them.

How then is it possible that service of Thee can be without fruit?

## XI

Though the Ten-headed One<sup>2</sup> had with ease conquered the three worlds<sup>3</sup>,

And destroyed all his enemies therein,

His arms still itched for war

(And fresh worlds to conquer)

O Hara! this was done through unshaken devotion to Thee

And the offering of (nine of) his heads to Thy Lotus feet

As though they were themselves a row of Lotuses.

## XII

When Rāvana put forth even against Thine own abode on Kailāsa,<sup>4</sup>

The force of the forest of arms gained through worship of Thee

Thou did'st but slightly move the tip of Thy toe

(On which he fell and fell)

And stayed not falling even when he reached the nether worlds.<sup>5</sup>

<sup>1</sup> As J. C. says Shraddhā (faith) is mental worship (Mānasikasevā) whilst Bhakti (devotion) is bodily service (Kāyikasevā) for in it there is also bodily action, such as obeisance, kneeling, the folding of the hands in supplicatory prayer and so forth. True service of Shiva must bring forth the appropriate fruit for the worshippers.

<sup>2</sup> Rāvana the Rākshasa King of Langkā, who had ten heads and twenty arms and whom Vishnu in his seventh incarnation as Rāma, son of Dasharatha, King of Ayodhyā, came to destroy. Rāvana was a devotee of Shiva. He offered nine of his ten heads in the ecstasy of his devotion to Shiva like other worshippers do flowers.

<sup>3</sup> The upper, earthly and nether worlds.

<sup>4</sup> Mount Kailāsa the Himalayan abode and paradise of Shiva.

<sup>5</sup> According to old traditions (Purā kila) Rāvana used to go every day to Mount Kailāsa to worship Shiva. He found this however troublesome and thought to save himself this trouble of a daily journey by carrying off the whole mountain to his abode in Langkā (Ceylon).

So, true it is that the wicked forget the benefits they have received.<sup>1</sup>

### XIII

Oh Giver of boons !  
 No matter of wonder is it,  
 That Bâna<sup>2</sup> who made the three worlds<sup>3</sup> his servant,  
 Overcame the great dominion of Indra<sup>4</sup>  
 Since he worshipped Thy feet,  
 What prosperity is there not for him,  
 Whose head has bowed to Thee ?

### XIV

Oh three eyed One !<sup>5</sup>  
 Who from mercy to Devas and Asuras  
 And fearful of the threatening destruction of the universe,  
 Did'st swallow poison,<sup>6</sup>  
 Doth not its blue stain on Thy throat enhance Thy beauty ?

He began thereupon to pull up the mountain which trembled as he assaulted it. Pârvati, Shiva's spouse became afraid and embraced Her Husband for safety. Shiva upon this disturbance merely moved his toe and sent Râvana tumbling down through space to the nether worlds from which he was subsequently raised by Shiva. Though the strength of Râvana came to him from the Supreme he forgot this through his wicked nature and assaulted the heaven of Shiva.

<sup>1</sup> Upachito Muhyati Khalah= (*lit.*) The wicked (Khalah) in prosperity (Upachitah) loses his senses (Muhyati), that is, forgets the source of his prosperity.

<sup>2</sup> Bâna was eldest son of Valirâja the Asura and had a thousand arms and with all weapons battled with Shri Krishna. Râvana also conquered Indra.

<sup>3</sup> See note 3, p. 8.

<sup>4</sup> Svarga (heaven) only was the conquest of Indra who was conquered by the conqueror of all the three worlds including Svarloka.

<sup>5</sup> Shiva called Tryambaka because He had a third eye in his forehead which is that of wisdom (Jnânamachakshu). An esoteric meaning of the term is that He is "the father of the three" that is Brahmâ, Vishnu and Rudra. See my note to Ch. V, verse 210 and Ch. I, verse 8 of Mahânirvâna Tantra.

<sup>6</sup> At the churning of the ocean poison issued which Shiva swallowed to save the world. This caused a blue stain on His throat whence He is called Nilakântha.

Yea ! for even a disfigurement is full of grace<sup>1</sup>  
 In Him who suffers it  
 When seeking to rid the world of its fears.

## XV

Even Smara<sup>2</sup> whose world-conquering arrows<sup>3</sup>  
 Are never discharged in vain midst Devas, Asuras<sup>4</sup> and  
 men  
 When taking Thee to be like any other Deva<sup>5</sup>  
 Met with death.<sup>6</sup>  
 It is not good to attack the self-controlled.

<sup>1</sup> Dūshanam api bhūshanam.

<sup>2</sup> The Deva of love ; Kāma.

<sup>3</sup> With his arrows he stirs up passion in men and women.

<sup>4</sup> Enemies of the Devas.

<sup>5</sup> Though Shiva is greater than any of them.

<sup>6</sup> Smartavyātmā abhūt=Lit. 'became a thing to be remembered, a thing of the past'. The Asura Tāraka excluded all the Devas from heaven. They went to Brahmā. He said that as the Asura had acquired his greatness through His grace He could not take it upon Himself to destroy him. For one does not destroy the tree which one has planted with one's own hand. He however suggested a plan in which the aid of Smara was to be invoked, and that was that Shiva Who was given up to Yoga should be tempted to unite with Pārvatī, of which union a son would be born who would destroy the Asura. Indra asked Kāma to go with his wife Rati and his companion Vasanta (the Spring) to Shiva's abode Mount Kailāsa. On their arrival and under the influence of the three Devas the season of Spring appeared on the mountain to the great surprise of the Rishis there. Kāma standing behind a tree shot an arrow at Shiva in Yoga at the moment that His wife Pārvatī was putting flowers in His hand having done the hermitage service for the day. As Her hand touched His, Kāma let fly his shaft of passion. Shiva feeling of a sudden passion and loss of seed wondered what was it that thus distracted Him from His Yoga and looking round saw Kāma behind a tree. In anger His third eye flashed fire which consumed Kāma to ashes. Shiva's seed was thrown into Fire who unable to retain it threw it into Gaṅgā who in turn threw it into a reed forest where Kārtikeya called the Reed-born (Shara-janmā) was born. He became the leader of the celestial hosts and the Destroyer of the Asura as Brahmā intended. The hymn points out however that Kāma was wrong in thinking he might play with impunity with Shiva as with any other, for He is the great Deva and the self-controlled. And yet Kāma in part succeeded though at the risk of his own life—so dangerous it is to tempt the self-controlled.

## XVI

By the stamping of Thy feet the safety of the earth came  
in sudden peril,  
By the movement of Thy arms strong like iron rods,  
The stars in the ether were scattered,  
Lashed by Thy loosened hair the heavens were troubled.<sup>1</sup>  
Verily Thou did'st finely dance,  
But to trouble the world in order to save it  
What mystery is this ? <sup>2</sup>

## XVII

By <sup>3</sup> the flowing stream in the skies  
The white beauty of which is the whiteness of the  
countless stars which are the foam therein,

<sup>1</sup> A Rākshasa having worshipped Brahmā asked Him to grant him the power to destroy the whole world. Brahmā half assenting half unwilling bade him wait some other time. The other Devas hearing this became afraid and went and spoke to Shiva. The latter then danced in order to delay the granting of this boon by Brahmā and to distract the latter and thus to save the world. But his dancing was so mighty that though done to protect the world its very existence was threatened. The meaning of this incident is explained by another. Some Rākshasas went to the territory of a King and began destroying a village there. The King sent his army against them to protect the villagers. But this same army was a trouble to them with its extortions and so forth. But while the army was a trouble to the villagers yet it did good to the kingdom which was threatened by the Rākshasas. Such is the nature of things that it is not possible to do good without some accompanying evil. When we look at the whole *sub specie aeternitatis* what we thought to be evil when considered as a fact detached from its surroundings is no longer seen to be such when taken as part of a whole which is working for good. So with the dance of Shiva.

<sup>2</sup> Vāmaiva vibhutā. Shiva's Vibhutā (Lordliness) is Vāmā (contrary) to what we see in ordinary human actions. The action of the Lord seems full of contradiction as instanced by His troubling the world to save it. See last note.

<sup>3</sup> Now, as J. C. says, the greatness of His body is celebrated.

<sup>4</sup> The celestial Ganges Mandākinī, the Milky Way. The same stream is in the heavens Mandākinī, on earth Gaṅgā and in the nether world Bhogavati.

And yet seems (as against Thy greatness) a mere drop of water on Thy head,<sup>1</sup>  
 The world again became an island encircled by a fluid ring.<sup>2</sup>  
 By this the divine greatness of Thy body may be gauged.

## XVIII

When Thou did'st resolve to consume the three cities <sup>3</sup>  
 The earth was Thy chariot  
 The sun and the moon its wheels  
 Indra<sup>4</sup> the charioteer  
 The Lord of Mountains <sup>5</sup> Thy bow  
 And Vishnu Himself Thy arrow  
 (And yet why was this) for they were but as grass before Thy power?  
 With such implements Thou wert but pleased to play,  
 Thy Lordliness is not dependent on them.<sup>6</sup>

## XIX

Oh Destroyer of Tripura! <sup>7</sup>  
 When Hari<sup>8</sup> desired to worship Thy feet with a thousand lotuses

<sup>1</sup> Even the heavenly Ganges but a portion of whose waters were sufficient to surround the world appears as a mere drop on Shiva's head.

<sup>2</sup> Dvipākāram jaladhibalayam = ocean encircled island. Rishi Agastya once drank up all the waters of the world which thus became dried. In order to restore the water so taken the water of the Ganges on Shiva's head fell to earth when the oceans re-appeared.

<sup>3</sup> Tripuratrīṇam—Tripura which is no better than a blade of grass to Shiva. For Tripura, see p. 2, n. 3, ante.

<sup>4</sup> Shatadhriti.

<sup>5</sup> Meru (J. C.).

<sup>6</sup> Why do so much to destroy that which is but grass before Thee? No one uses an axe when a finger nail is sufficient. He could have done it of His mere wish. The will of God is not dependent on anything. He could have done without them but the play of His will selected them as the instruments of His purpose (J. C.).

<sup>7</sup> See p. 2, n. 3, ante.

<sup>8</sup> Vishnu.

But found that one was lacking  
 He plucked out one of His own lotus-like eyes.<sup>1</sup>  
 This devotion of His assumed the form of His beautiful  
 discus<sup>2</sup>  
 Which He is ever ready to wield for the salvation of the  
 three worlds.

## XX

When the sacrificial rite is accomplished  
 It is Thou Who givest the fruits thereof to the worshipper  
 When the ritual act is over.  
 How can it have effect without prayer to Thee ?  
 Therefore seeing that it is Thou Who art the surety  
 For the fruit of all rites  
 Men repose their faith in Veda  
 And commence all ritual actions with certain hope as to  
 their effects.<sup>3</sup>

<sup>1</sup> Vishnu was wont to worship Shiva daily with a thousand lotuses. Finding one day that a lotus was missing He, rather than break His rule of worship, plucked out His own eye to make up the number of a thousand. For this devotion Shiva gave Him the Sudarshana Chakra or Discus which Vishnu always bears. This discus is itself devotion ; devotion, as it were, materialised ; and this devotion again it is which saves the world and not any mere material instrument. (J. C.)

<sup>2</sup> The Sudarshana Chakra, see last note.

<sup>3</sup> Here the author refers to the fruit of rites. How can a Yajna (sacrifice) which is mere action (Yāgas tu kriyā) give of itself fruit. It arises, exists and is gone (Utpattināsha-dharmayogat anityah) : that is, it is not permanent on account of its being connected with coming into existence and dissolution. Moreover the action (Karma) is here and now but the fruit follows at another time, place and region. It is therefore Shiva and not the Karma which produces the fruit (J. C.)

In this way also the Mīmāṃsakas are refuted though they seek to meet the difficulty by saying that ritual Karma produces Apūrva which exists up to the time of giving and is the giver of fruit. See ante, p. 3, n. 2.

## XXI

Oh Thou Who art the refuge of all !<sup>1</sup>  
 Daksha<sup>2</sup> was diligent and expert of action<sup>3</sup>  
 Lord of sacrifices and creatures ;<sup>4</sup>  
 The priests of his sacrifice were *Rishis*,<sup>5</sup>  
 And Devas were the masters of the rites,<sup>6</sup>  
 Nathless Thou, Who givest fruit to all sacrifices,  
 Didst destroy his :<sup>7</sup>  
 For the sacrifice of one, who lacks faith in Thee,  
 Bears fruit of evil only.

## XXII

When the Lord of Creatures<sup>8</sup> overcome by sudden  
 desire<sup>9</sup>

<sup>1</sup> Here the Hymnist points out that without prayer (Ārādhana) to the supreme Purusha all ritual action is futile.

<sup>2</sup> Daksha—father-in-law of Shiva who prepared the great sacrifice known as Dakshayajna to which however out of slight to Shiva he did not invite Him. Shiva's spouse Pārvatī hearing Her husband abused by Her father yielded up Her life on which Shiva came and destroyed the sacrifice.

<sup>3</sup> Kriyādaksha.

<sup>4</sup> Kratupati ; Tanu-bhṛitām adhishhah.

<sup>5</sup> Seers such as Bhrigu and others.

<sup>6</sup> Sadasya : that is, the Vidhidarshin or inspector of rites ; generally a Brāhmaṇa, who overlooks the carrying out of the rite by the other priests and sees that everything is faultlessly done. In the present case so magnificent was the sacrifice that in lieu of the ordinary Brāhmaṇas, *Rishis* and Devas were the priests and masters of ceremonies respectively.

<sup>7</sup> For Daksha carried out his sacrifices in slight of Shiva. Lack of faith makes all offerings ineffective.

<sup>8</sup> Brahmā.

<sup>9</sup> Here, Brahmā is represented as being subject to the greatest of the passions of His creation but Shiva Whose praise is sung is the self-controlled Who is free of it. Brahmā is associated with the Rajo Guna which is the cause of desire—the passion of mankind generally is shown in its collective unit, Brahmā being treated as the Samashti of mankind. Rajo Guna acts by way of passion, and is here displayed in the acts of the Devatā presiding over it. The incident is referred to in Liṅga Purāṇa and in Kālī Purāṇa though in the

For His own daughter <sup>1</sup>  
 So urgently desired to possess her <sup>2</sup>  
 That He changed into a stag  
 As she fled from Him in the form of a hind,<sup>3</sup>  
 Thou did'st (in anger) bend Thy bow against Him  
 As He sped in fear to the heavenly spaces ; <sup>4</sup>  
 And, Oh Lord ! the force <sup>5</sup> of Thy hunter's hand  
 Has even now not released Him. <sup>6</sup>

## XXIII

Oh Destroyer of Tripura ! <sup>7</sup>  
 Devi saw him of the flowery bow <sup>8</sup>  
 Burnt to ashes of a sudden before Her very eyes <sup>9</sup>  
 Like, as it were, some mere blade of grass

latter with some variance. In the seventh century A.D. Kumārila in his *Tantravārtika* (p. 189 Trans.) explains the incident symbolically as follows :

" The word Prajāpati means one who protects all creatures ; as such it can be taken as a name of the sun ; and it is an ordinary fact that towards the end of night the sun touches the dawn ; as the early dawn is brought about by the sun it is spoken of as his daughter ; and it is the following of sun after dawn that has been described as Prajāpati running after his daughter."

<sup>1</sup> Sandhyā=the dawn.

<sup>2</sup> Riramayishum : indicating the intensity and urgency of His longing.

<sup>3</sup> She in fear of Him changed into a hind whereupon not to be thwarted He changed into a stag.

<sup>4</sup> According to Mārkandeya Purāna when pierced by an arrow He was changed into a star.

<sup>5</sup> Rabhasa when used in the masculine gender means attachment, effort, love ; but in the neuter=force (Byādi Dict.).

<sup>6</sup> Shiva is represented as holding Parashu (axe), Mriga (deer) and making with the other two hands the Vara and Abhaya Mudrās. The deer here is Brahmā as above described. Shiva is thus so powerful that even Brahmā is under His subjection, and having captured Him, He has not even up to now released Him. The Hunter holds to what He has got. He is the Giver of bad fruits to those who do bad things.

<sup>7</sup> v. 3, *ante*, p. 2.

<sup>8</sup> Kandarpa or Kāma, Deva of love.

<sup>9</sup> see p. 10, note 6.

When he thought to accomplish his design by the aid of  
Her beauty.<sup>1</sup>

If even Devī after seeing all this  
Yet thinks Thee to be uxorious<sup>2</sup>

Because Thou and She art each the half of one body.<sup>3</sup>

Then indeed must youthful women be deceived<sup>4</sup>

Oh Thou Who art self-controlled and the grantor of  
Blessings.

## XXIV

Oh Destroyer of Smara!<sup>5</sup>

The burning ground is Thy field of play,

Thy companions are Pishāchas<sup>6</sup>,

Besmeared art Thou with the ashes of the funeral pyre

Thy garland is a string of skulls;

Let even Thy name and nature appear inauspicious

Yet, Oh Giver of Blessings!

To them who meditate on Thee they are supremely  
auspicious.<sup>7</sup>

<sup>1</sup> His design was to get Shiva to unite with the Devī for the begetting of Kārtikeya. This he thought to do by tempting Shiva with Her womanly beauty. See p. 10.

<sup>2</sup> Strainang. Here the notion that He is uxorious because He has a spouse is refuted.

<sup>3</sup> Dehārddhaghatanāt : "On account of combination of half a body." Male and female are but halves of one whole as Plato also taught. (See II Ch. of the Kumārasambhavam.)

<sup>4</sup> If Pārvatī does not understand Shiva's nature how can ordinary woman folk be expected to do so.

<sup>5</sup> The God of love, v : 15, *ante*, p. 10.

<sup>6</sup> Inferior spirits generally of an unclean nature. Shiva befriends all.

<sup>7</sup> An ordinary man who is attached to such inauspicious things is blamed. But here His extraordinary character is expressed. Nothing is inauspicious to Ishvara. The worshipper has nothing to do with this. However inauspicious these things appear to him to be, let him remember that Shiva is ever auspicious to those who worship Him. (J. C.) It is only to the Jiva bound in separateness that some things are auspicious and others inauspicious. All such terms involve relativity. Around the Supreme all things are gathered in their natural order.

## XXV

Thou art the great Truth, beyond all words,  
 On Which the self-controlled deeply meditate<sup>1</sup>,  
 Fixing their thought abstracted from all outward things  
 In the manner ordained by Yoga,  
 Restraining their breath<sup>2</sup>,  
 Their hairs erect (with joy),  
 Their eyes filled with tears of joy<sup>3</sup>  
 Immersed, as it were, in a lake of the nectar of delight.

## XXVI

Thou art Sun, Moon, Air and Fire  
 Water, Ether, Earth and the Sacrificer too ,  
 By such words did the ancients seek to define and limit  
 Thee<sup>5</sup>  
 But we ourselves do not know that which Thou art not.<sup>6</sup>

<sup>1</sup> Here he speaks of the oneness of Shiva with the Parabrahman Who is the inner Tattva (Antastattvam) and hymns Him as such.

<sup>2</sup> By Pūraka, Rechaka, Kumbhaka.

<sup>3</sup> Blissful tears as it is commonly said—Ānandāshru.

<sup>4</sup> Ātmā : according to Yogavāshishtha, Yajamāna is so called.

<sup>5</sup> The verse deals with Shiva's eight forms called Ashtamūrti. Ishāna (Sun), Mahādeva (Moon), Ugra (Air), Rudra (Fire), Bhava (Water), Bhīma (Ether), Sarva (Earth), and Pashupati (Yajamāna the sacrificer here called Ātmā).

<sup>6</sup> The ancients (it is here suggested) were unable, as we too are, to conceive the Formless and so conceived of and described Shiva with form as limited intelligence must do. But here eight forms only are given. But there is no form which is not His. Brahman is not the forms which are but finite creatures of His infinite power (Shakti) but is in them as their inmost Self (Pratyagātmā) and Witness (Sākshi), that is as Knower. It is That, the object of which (as Shankara says) is all the forms of knowledge (Sarve pratyayāḥ vishaye bhavanti yasya) which is the Knower in all cognitions and the Seer in them all as the power of Consciousness-in-itself (Chichchakti-svarūpa-mātrah). Objects (Rūpa) and ideas of objects (Nāma) are the constituents of our differentiated knowledge which is underlain by the undifferented Blissful consciousness which is true Being or Shiva Himself.

A great sage has put this shortly as thus :

Asti bhāti priyang rūpang nāma chetyangshapanchakam,  
 Ādyang trayam brahmarūpang jagadrūpang tato dvayam.

Being, radiance, bliss, name, form—these are the five parts or aspects. The first three are the forms of the Brahman. The other two belong to the world (Jagat).

## XXVII

Oh Giver of Refuge !

The Mantra Om<sup>1</sup> with its three letters A, U and M

Describes Thee collectively and in each its parts<sup>2</sup>

It signifieth

The three Vedas<sup>3</sup>

The three worlds<sup>4</sup>

The three states of consciousness<sup>5</sup>

The three Devas<sup>6</sup>

<sup>1</sup> Here he speaks of the great Mantra Om, which is comprised of the letters A and U and M ; the first two coalescing by Sandhi into O. Its greatness exists both in its wholeness (Om) and the parts which constitute it (Samastavyastatayā). It is the mystic (Guhya) syllable of which Manu says that he who knows its sense knows the Veda (xi, 266). Within it as the first and last is all sound and from it proceed all the seed-mantras (Vijas) of the Tantra. The Pranava (word of praise) or Om stands for the Brahman and the Vija Mantras for the various Sagunarūpa or forms with attributes of the different Devatās.

<sup>2</sup> See last note.

<sup>3</sup> A=Rik ; U=Yajus ; M=Sāma. In this verse the triads of Om are alone referred to but there are Tetrads, Pentads, etc. See my Introduction Prapanchasāra Tantra.

<sup>4</sup> A=Svarga ; U=Marttya ; M=Pātāla. In the first or Heaven are the Devas in whom the Sattva guna which, as the Sāṅkhyatattva-Kaumudi says, is "light (i.e., not heavy) manifestation and desired" (Sattvānā laghu prakāshakamishtam). All happiness, kindness, well-being are the effects of this Guna. In the second or mortal world there are the contraries : righteousness (Dharma) and unrighteousness (Adharma) for men are dharmādharmayukta : virtue (Pūnya) and sin (Pāpa) for Rajah guna here predominates ; and from the third or nether world the gates of which are protected by serpents issue the Asuras and other manifestations of the dark Tamoguna.

<sup>5</sup> Waking (Jāgrat), dreaming (Svapna) and dreamless sleep (Sushupti). See Introduction to my "Six Centres and the Serpent Power". Consciousness itself is Being which is permanent without states ; but there appear to be states owing to the reflection of consciousness on the associated unconscious changing forms.

<sup>6</sup> A=Brahmā ; U=Vishnu ; M=Rudra.

And the (transcending) fourth state<sup>1</sup> which is Thine,  
Encompassed with most subtle Sound.<sup>2</sup>

## XXVIII

Bhava, Sarva, Rudra, Pashupati  
Ugra, Mahān, Bhima, Īshāna<sup>3</sup>  
In each of these names is Mahādeva and Shruti  
To these precious names do I too offer my salutation.

## XXIX

Reverence<sup>4</sup> to Thee, Who art near (to those who serve  
Thee)<sup>5</sup>  
And yet art far (from those who are heedless of Thee);<sup>6</sup>  
Reverence to Thee, Oh Destroyer of Smara!<sup>7</sup>

<sup>1</sup> Turiya derived from Chatur (four) and Chha which the Vedāntasāra defines to be Brahman without Upādhi (Yadanupahitang chaitanyam tat turiyam iti uchyate) and which as Shruti says, is Śāntam (peace), Shivam (good), Advaitam (non-duality) and, as Śāyana says, the Deliverer (Tāraka). Brahman is Trayī, that is, has a threefold aspect, in the three Devas, with their three Gunas, Rajas, Sattva, Tamas. This aspect is represented by each of the three letters of which the Mantra is composed. But the supreme unconditioned fourth state both includes and transcends all. It is the indescribable Turiyam Tejas which the whole Mantra indicates.

<sup>2</sup> The supreme subject matter (Pratipādyam) of the Mantra is environed by subtle "Sound" (Sūkshmanāda) its emanating activities. None can approach thereto save through a knowledge of Vindu, Nāda, etc. See my work last cited.

<sup>3</sup> See v. 26, *ante* notes; that is Shiva or Mahādeva in His eight forms, as Water, Earth, Fire, the Sacrificer, Air, Moon, Ether and Sun. The eight names are different aspects of the one Great Deva and based on Shruti or Revelation.

<sup>4</sup> The verse now deals as J. C. says with His apparently contradictory aspects though He is the one unchanging unity in all.

<sup>5</sup> Also as J. C. says because He is our inner Ātmā and ever guides, counsels and protects us. The words in the text are Nedishtha (= very near) and Davishtha (= very far)

<sup>6</sup> Or because He is unperceivable beyond mind and speech (J. C.)

<sup>7</sup> V. 15, *ante*, p. 10.

Who art both the minutest of the minute<sup>1</sup>  
 And yet the greatest of the great<sup>2</sup>  
 Reverence to Thee, Oh Three-Eyed One!<sup>3</sup>  
 Who art ancient<sup>4</sup>  
 And yet very youthful<sup>5</sup>  
 Reverence to Thee, Who art all things  
 And art yet beyond all things.<sup>6</sup>

<sup>1</sup> The Brahman is not bound by and transcends all forms whether gross or subtle. The form or non-self is determined and must of necessity remain such as it is serving the same purpose at all times and under all circumstances. But Consciousness or the Self is free to lend at Its choice relative existence to all or any as the objects of Its knowledge. The Jiva is bound by the form in so far as he identifies himself with it. The Knower being free of such error can assume any form great or small equally because they do not affect the knowing. Therefore is Brahman called the greatest of the great, and the smallest of the small because He is completely free to take any form such, as here, the atomic (the Paramānu).

<sup>2</sup> His body is huge manifesting in the great mountains and waters, the earth, the universes and the infinite spaces in which they revolve (J. C.). As Upanishad says *Anoraniyān mahato mahiyān*,—"more minute than the atom; greatest of the great".

<sup>3</sup> For He has the third or central eye of wisdom (Jnānachakshu) or because He is Father of the Three (Trimūrti).

<sup>4</sup> He was before all things (J. C.) the "Ancient of Days".

<sup>5</sup> For He knows not old age and infirmity, but is ever fully strong and capable of all work (J. C.) In this connection may be cited a couplet addressed to the Devi :

Ādyā'pyasheshajagatāṅg navayauvanaśi  
 Nagādhira-jā-tanayā' pyatikomalāśi.

<sup>6</sup> Though the first of all in the endless Universe yet Thou art in the first bloom of Thy youth—although the daughter of the King of Mountains yet art Thou very soft (i.e., full of compassion).'

<sup>6</sup> Visible and invisible. He is not only immanent in the worlds, but transcends them. It cannot be too often repeated that Indian doctrine is not pantheistic in the ordinarily understood western meaning of that term. Brahman in Itself (Svarūpa) is not the form though It exists both *realiter* and *effective* in it but is as Shankara says "the infinite peace, the undual Bhūmā apart from all name and form." It is as the verse says beyond all things that is beyond all categories of time, space and causality and is the "Absolute" only in the sense of a perfectly unrelated and independent self-identity and not in the Hegelian sense of the highest concrete or monadic synthesis of unity in difference.

## XXX

Reverence and again reverence to Bhava <sup>1</sup>  
 Who with the active quality <sup>2</sup> creates the universe  
 Reverence and again reverence to Mrida <sup>3</sup>  
 Who with the quality of manifestation <sup>2</sup> (preserves and)  
     gives happiness to men  
 Reverence and again reverence to Hara <sup>4</sup>  
 Who with the quality which veils <sup>2</sup> destroys the universe  
 Reverence and again reverence to Shiva  
 Beyond all qualities in His glittering Abode.<sup>5</sup>

## XXXI

How great <sup>6</sup> is the difference between my mind  
 Capable of but little understanding  
 And subject to sorrows  
 And Thine everlasting glory  
 Which surpasses all attributes,  
 Yet fearful as I am, my devotion has encouraged me  
 To offer to Thee, Oh Giver of Blessings !  
 This garland of words at Thy feet.<sup>7</sup>

<sup>1</sup> Here the Supreme Shiva in His aspect as the creator Brahmanā.

<sup>2</sup> Rajoguna, Sattvaguna, Tamoguna : lit. "with the aid chiefly of the Rajoguna" and so with the others. The three Gunas co-exist but one or other predominate according as the function is creation, maintenance, or absorption respectively in which case Rajas, Sattva, and Tamas have predominant operation.

<sup>3</sup> The Supreme Shiva in His aspect as Vishnu, the Vishnurūpa, because He pleases and protects all.

<sup>4</sup> The Supreme Shiva in His aspect as the Destroyer Rudra.

<sup>5</sup> Previously he has dealt with the Trigunātmaka or Saguna Brahma and now he salutes Shiva as the Supreme beyond all Gunas (Nirguna) that is as It exists in Itself and before the creation of the worlds composed of the Gunas which are the manifestation of its Power (Shakti).

<sup>6</sup> Here the Hymnist expresses his humility (J. C.)

<sup>7</sup> The words of the Hymn are compared to an offering of flowers.

## XXXII

Oh Lord ! <sup>1</sup> if the Giver of Happiness <sup>2</sup>  
 Were to write for all time  
 With a pen made from a branch of the best of all celestial  
 trees <sup>3</sup>  
 Using the whole earth as Her leaf <sup>4</sup>  
 If the mass of ink equalled the blue mountains and the  
 ocean were the inkpot  
 Still would it be impossible to express  
 The fulness of Thy attributes.

## XXXIII

Pushpadanta  
 The Chief of the Gandharvas <sup>5</sup>  
 Servant of the Deva of Devas <sup>6</sup> crested with the crescent  
 moon  
 Having lost his greatness through Mahādeva's <sup>7</sup> wrath  
 Has made this best of hymns in praise of the greatness of  
 Shiva.

<sup>1</sup> In this celebrated verse he sums up what has hitherto been said as to Shiva's greatness.

<sup>2</sup> Shāradā, that is, Sarasvatī, Goddess of Wisdom and Learning ; for not wealth but knowledge gives happiness.

<sup>3</sup> These are Mandāra, Pārijātā, Santāna, Harichandana Kalpavriksha. According to J. C. Pārijātā is here meant.

<sup>4</sup> Patram : as we should say, with anachronism, paper.

<sup>5</sup> Devayoni who according to the Vishnu Purāna were sons of Brahmā "born imbibing melody", celestial musicians and choristers who play and sing at the banquets of the Devas belonging together with the Apsarās their wives to Indra's heaven.

<sup>6</sup> The "great Deva" a title of Shiva.

<sup>7</sup> See *ante*, introduction.

## XXXIV

He <sup>1</sup> who having worshipped the Lord of Devas <sup>2</sup>  
 The Giver both of Heaven and Liberation <sup>3</sup>  
 With mind intent and folded palms reads this hymn  
 Will himself be worshipped by Kinnaras <sup>4</sup>  
 And go to Shiva.  
 This unfailing <sup>5</sup> hymn has been made by Pushpadanta

## XXXV

With him <sup>6</sup> who reads this hymn  
 Which has issued from the lotus mouth of Pushpadanta.  
 And which is the remover of all sins  
 With him who learns it by heart  
 Or keeps it in his house <sup>7</sup>  
 Mahesha Lord of Creatures is pleased.

*(Here ends the Mahimnastava)*

---

<sup>1</sup> Here commences the Phalashloka which follows all hymns and specifies the reward which is to be got by its recitation.

<sup>2</sup> Shiva.

<sup>3</sup> Svarga, that is, heavenly enjoyment which is yet transient and Moksha or Liberation which is beyond the sphere of enjoyment and which endures. God gives both as also earthly bliss which is a faint reflection of the glorious Bhūmā or Divine Bliss which is His nature.

<sup>4</sup> Spirits (Devayoni) of that name.

<sup>5</sup> That is in reaching its object. It is always fruitful and efficacious.

<sup>6</sup> This verse occurs in the MS. I have used.

<sup>7</sup> Stotrena grihasthitena. It is a good thing to have sacred books in one's house even if they are not read. For this possession leads to their being read by the owner or others and the work is thus preserved. So it is said "he who has books in his house is a Pandit (learned man)",—Granthī bhavati panditah.



# महिन्नः स्तोत्रम्

ॐ

महिन्नः पारन्ते परमविदुषो यद्यसद्वशी

स्तुतिर्ब्रह्मादीनामपि तद्वसन्नास्त्वयि गिरः ।

अथावाच्यः सर्वः स्वमतिपरिणामावधि गृणन्

ममाप्येष स्तोत्रे हर निरपवादः परिकरः ॥ १ ॥

पुरा किल काश्यां पुष्पदन्तनामगन्धर्वराजो राजेयानेषु नक्तं प्रतिदिनमेव पुष्पाण्यपहरति । उद्यानपालास्तु प्रातः प्रातः पुष्पाण्यलभमाना राजभीता मनःपीडामनुभवन्तो गगनचरेण पुष्पाण्यपहियन्ते इति गणितशास्त्रविशारदद्वारा निर्णीय उद्यानेषु विश्वेश्वरनिर्माल्यानि विक्षिपत्वन्तः । स तानि पद्मांसं स्पृष्टा खेचरत्वादिनिजमहिमहीनतया विधुर उद्यानेषु स्थितः उद्यानपालैस्तु दृष्टो विश्वेश्वरालयं संगोप्य नीतः तन्महिमानश्च स्वयमजानन् कथं स्तूयात् इति प्रतिकरेण स्तवाधिकारितामात्मनः प्रकाशयन् स्तौति । महिन्न इति । हे हर ते तव महिन्नो महत्त्वस्य परं दुर्ज्ञानविषयमिन्नं परं पर्यवसानं अविदुषः अजानतो जनस्य स्तुतिर्यदि त्वयि असद्वशी अयोग्या अनुचितेति यावत् । तत् तदा ब्रह्मादीनामपि गिरो वाचस्त्वय्यवसन्ना अयोग्या भवन्तु तेषामपि तन्महिमपाराज्ञानित्वात् । अथ यद्यपि सर्वेषामेव महिमपाराज्ञानित्वं तथापि सत्त्वानुरूपं प्रयाणं विहगस्येति सामर्थ्यानुरूपं यथा गरुडस्य गतिस्तथा न चटकस्येति किं चटको न गच्छतीतिन्यायार्थसंवादेन सर्वेषामेव स्तवाविकारित्वं प्रदर्श्य आत्मनो दर्शयति । अथेति । अथशब्दो यद्यर्थे अव्ययत्वात् । यदि स्वमतिपरिणामावधि स्वबुद्धिपरिणाकपर्यन्तं यथा स्यात् तथा गृणन् अर्थात् त्वां स्तुवन् सर्वों जनो

अतीतः पन्थानं तव च महिमा वाङ्मनसयो-  
रतद्वयावृत्या यश्चकितमभिधत्ते श्रुतिरपि ।  
स कस्य स्तोतव्यः कतिविधगुणः कस्य विषयः  
पदे त्वर्वाचीने पतति न मनः कस्य न वचः ॥२॥

अवाच्योऽनिन्यो भवति तदा ममापि स्तोत्रे स्तवविषये एष परिकर आरम्भः निरपवादः  
अपवादशूल्यो भवतु । ममापि स्वमतिपरिणामावधित्वेन स्तावकत्वात् । अवपूर्वसद-  
धातोरवसादवृत्तित्वेनैवायोग्यवृत्तित्वमवसादस्य क्रियायां अयोग्यत्वात् ।

वाच्यः शक्ये च निन्द्ये च वाच्यं स्याद्वचनेऽपिचेति मञ्जरी ।  
आरम्भे च समूहे च भवेत् परिकरः पुमान् ।  
सामग्र्यां परिलोके च सम्भ्रमे सज्जनेऽपि चेति व्याडिः ॥ १ ॥

अथ त्वन्महिमपारविषये ब्रह्मादीनामपि कथमज्ञानित्वमित्याह—अतीतः  
इत्यादि । चकारो यस्मादर्थे । यस्मात् तव महिमा वाङ्मनसयोः पन्थानं अतीतः  
अतिक्रान्तवान् वाङ्मनसयोरविषय इति यावत् । गत्यर्थात् कर्त्तरि क्तः । वाङ्मन-  
सयोरिति धेन्वन्दुहादित्वात् । अतो वाङ्मनोज्ञानाधीनानां ब्रह्मादीनां त्वन्महिमा  
ज्ञानगोचरो न भवतीति भावः । अथ यदि महिमा ज्ञानगोचरो न भवेत् तदा वेदेन  
कथमभिहित इत्याह अतदित्यादि । यं महिमानं श्रुतिरपि वेदोऽपि अतद्वयावृत्या  
ब्रह्मभिन्नभेदेन घटपटादिरूपेण वाङ्मनोविषयेण चकितं सभयं यथा स्यात्तथा अभिधत्ते  
कथयति । ब्रह्मभिन्नभेदत्वेन कथितं अतः सभयमित्यर्थः । तच्छब्देन ब्रह्माभिधीयते ।  
तथा च गीतायां ।

ओम् तत् सदिति निर्देशो ब्रह्मणस्त्रिविधः स्मृतः ।  
ब्रह्मणास्तेन वेदाश्च यज्ञाश्च विहिताः पुरा ॥ इति ॥

न तत् अतत् ब्रह्मभिन्नम् । तस्य व्यावृत्या भेदेनेतर्थः । यदाह श्रुतिः—  
'अथ निष्कलो निरञ्जनो निर्भेदो यस्यायं प्रपञ्चो महिमा सर्वाधेयत्वेनानुसन्धेयः'  
इति । यद्वा अतद्वयावृत्या न विद्यते तस्य महिमो व्यावृत्तिर्भेदो यत एतादृशेन

मधुस्फीता वाचः परमममृतं निर्मितवत्-

संतव ब्रह्मन् किं वागपि सुरगुरोर्धिवस्यपदम् ।

मम त्वेतां वाणीं गुणकथनपुण्येन भवतः

पुनामीत्यर्थेऽस्मिन् पुरमथन बुद्धिवर्यवसिता ॥ ३ ॥

प्रपञ्चस्वरूपेण अभिघते । सर्वेषां त्वमहिमत्वाद्वयावृत्तिशून्यता । अतो यं महिमानं वेदोऽपि चकितमभिघते स महिमा कस्य स्तोतव्यः अनिर्वचनीयत्वात् कस्यापि नेत्र्यर्थः । अथ सगुणत्वेनैव निर्वचनीयत्वमिति चेदाह स कतिविद्गुणः कतिविधा: किंधर्मावच्छिन्ना गुणा यस्य तस्य निरूपयितुमशक्यत्वात् अनिर्वचनीयत्वमिति । अथ प्रपञ्चस्वरूपेणैव निरूप्यतामित्याह कस्य विषयः कस्य प्रमाणस्य गोचरः न कस्यापि प्रत्यक्षादिप्रमाणाविषयत्वेनानिर्वचनीय इति भावः । अथ यदि कस्यापि प्रमाणस्य गोचरो न भवेत् कथं तदा स्तवारम्भः क्रियते इत्याह पदे त्विति । अर्वाचीने पदे चन्द्रशेखरादिरूपे साकारे कस्य मनो न पतति कस्य वचो न पतति साकारस्य वस्तुनः सर्वेषामेव वाड्मनोविषयत्वात् साकारमेव स्तौमीति भावः ॥ २ ॥

अथ यद्यपि शिवः साकारावस्थायां स्तुतिविषयस्तथाप्याश्रयस्तुतश्चेन्मङ्गल-दस्तत्र ब्रह्मादीनामपि स्तुतिर्नं तस्याश्रयकारिणी किमन्येषामिति प्रतिपादयति । मध्यिवति । हे ब्रह्मन् हे शिव सुरगुरोर्वृहस्पतेर्वाक् वाणी मधुस्फीता माध्वीकवन्मधुराऽपि तव किं विस्मयपदं आश्रयस्थानं अपितु नैव । यतस्तव कीदृशस्य वाचो वाक्यतः परमं उत्कृष्टं अमृतं पीयूषं निर्मितवतः निर्माणकर्तुः । यस्य वाणी उत्कृष्टा अमृत-निर्माणकारणीभूता तस्य तु कथं मधुवन्मधुरा वागाश्रयपदं भविष्यतीति भावः । मधुनः पीयूषस्य उत्कृष्टास्वादजनकत्वादिति भावः । अथ तर्हि यस्य वृहस्पतेरपि वाक् नाश्रयपदं तस्य स्तवे ततोऽपि न्यूनो भवान् कथं प्रवर्तते इत्युपहासं जिहीर्षुः स्तवकरणकारणमाह ममेति । हे पुरमथन हे पुरारे भवतो गुणकथनपुण्येन भवद्गुण-कीर्तनजन्यपुण्येन मम एतां वाणीं गुणरूपां पुनामि पवित्रं करोमि इति कृत्वा अस्मिन्नर्थे स्तवकरणे मम बुद्धिवर्यवसिता व्यवसायवती उच्युक्ता इत्यर्थः । अतएव हि स्तवे प्रवर्ते हति भावः । ‘मधु माध्वीकवन्मध्यो’ रित्यमरः । ‘स्फीतं प्रफुले मधुरे प्रस्फुटे च नपुंसकमिति’ व्याडिः । ‘पीयूषममृतं सुधेति विस्मयोद्भूतमाश्रयमित्यप्यमरः’ ॥ ३ ॥

तवैश्वर्य्य यत्तजगदुदयरक्षाप्रलयकृ-

त्ययीवस्तु व्यस्तं तिसृषु गुणभिन्नासु तनुषु ।

अभव्यानामस्मिन् वरद रमणीयामरमणीं

विहन्तुं व्याकोशीं विदधत इहैके जडधियः ॥ ४ ॥  
किमीहः किङ्गायः स खलु किमुपायत्रिभुवनं

किमाधारो धाता सृजति किमुपादान इति च ।

अतकर्त्तैश्वर्य्ये त्वय्यनवसरदुस्थो हतधियः

कुतकोऽयं कांश्चिन्मुखरयति मोहाय जगतः ॥ ५ ॥

तवेति । हे वरद हे शिव इह तु भुवने तव यदैश्वर्य्ये प्रभुत्वं जगतां सृष्टिस्थिति-प्रलयकारिरूपं तद्विहन्तुं निरसितुं एके जडधियः जडबुद्धयः नास्तिकमीमांसका व्याकोशीं विप्रतिपत्तिं विदधते कुर्वति । अथैश्वर्य्यस्य विद्यमानत्वे किं प्रमाणमित्याह ऐश्वर्य्ये कीदृशं तयीवस्तु वेदत्रयप्रतिपाद्यम् । अथ एकस्य ऐश्वर्य्यस्य सृष्टिस्थिति-प्रलयानां सम्बन्धे कर्तृत्वं कथमित्याह — पुनः कीदृशं गुणैः सन्वरजस्तमोभिर्भिन्नासु भेदं गतासु तिसृषु तनुषु शररिषु ब्रह्मविष्णुशिवरूपासु व्यस्तं विभक्तम् । गुणभेदाच्छरीर-भेदस्तद्वेदे ऐश्वर्य्यस्यापि भेदो लक्ष्यते न तु वास्तव इति भावः । अतो ब्रह्मविष्णु-शिवशरीरेण जगतां सृष्टिप्रतिप्रलयकारित्वेन वेदत्रयप्रतिपाद्यैश्वर्य्यनिरासका नास्तिक-जडधिय एव । अथैतादृशी व्याकोशी सर्वमनोरञ्जिनी न इति प्रतिपादयन्नाह व्याकोशीं कीदृशीं अस्मिन् ऐश्वर्य्यविषये अभव्यानां अज्ञानिनां रमणीयां मनोरञ्जिनीं परमार्थतस्तु अरमणीं कुतसिताम् । यद्वा अस्मिन् ब्रह्मादिशरीरे अभव्यानां असन्मतानां रमणीयाम् । तथा च सर्वा एव देवता मन्त्रमयीति प्रतिपन्नाः । केचिन्मीमांसका ईश्वरस्य मूर्त्तिं न मन्यन्ते अतस्तेषां ब्रह्मादिशरीरद्वारा जगदुदयादिकार्यैश्वर्य्ये व्याकोशी रमणीयैव परमार्थतोऽवेदप्रतिपाद्यत्वात् सा अरमणीया इत्यर्थः । ‘ख्रियामृक् सामयजुषी इति वेदास्त्रयस्त्रयी’ इत्यमरः । वस्तु अर्थः स एव प्रतिपाद्यम् । ‘गुणाः सत्यं रजस्तम्’ इत्यमरः । ‘आकोशी प्रतिपत्तिः स्यादाकोशः क्रोध उच्यते’ ॥ ५ ॥

ऐश्वर्य्यप्रतिपन्नानां मतमुपन्यस्य विप्रतिपत्तिप्रकारं दर्शयन् तामेव निरस्यन् स्तौति किमीह इति । हे हर अयं कुर्तकः कुतसितः पूर्वपक्षः कांश्चित् हतधियो

अजन्मानो लोकाः किमवयववन्तोऽपि जगता-  
मंधिष्ठातारं किं भवविधिरनाहत्य भवति ।  
अनीशो वा कुर्याद्भुवनजनने कः परिकरं  
यतो मन्दास्त्वां प्रत्यमरवर संशोरत इमे ॥ ६ ॥

मायया विनष्टबुद्धीन् वेदविरुद्धवादिनो मीमांसकादीन् मुखरयति वाचालं करोति तत्  
पुनर्जगतो मोहाय नान्यत् फलम् । तं कुर्तकमेव निरासयति यतः कुर्तकः अतर्क्यं  
अतर्क्याणीयं ऐश्वर्यं यस्य तादृशि अपरिच्छेदविभवे त्वयि अनवसरेण निरवकाशतया  
बाधितः इति हेतुगर्भविशेषणम् । यतस्त्वयि कुर्तको नाविष्ठते अतो जगन्मोहनमातं  
तस्य फलं नान्यदिति भावः । कुर्तकमेवाह किमीह इति । स्वलु उपहास्यार्थे  
वेदविरुद्धवादिनो जनाः वेदार्थपरिनिष्ठितान् प्रति कुर्तकभासेन उपहसन्ति । अथ  
इष्टसाधनज्ञानशरीरनिमित्तकारणाधारसमवायिकारणरूपसामग्रीकलापम् एव सृष्टिकर्तृत्वं  
तत्र तत्र स धाता सृष्टिकर्ता किमीहः सन् त्रिभुवनं सृजति । का ईहा इष्टं यस्य तस्य किमिष्टं  
किञ्चिदपि न इष्टाभावात् इष्टसाधनज्ञानाभावेन प्रवृत्तेभावात् कथं सृजतीति कुर्तकः ।  
तथा कः कायोऽस्येति किंकायः सन् सृजति । प्रलयमङ्गीकुर्वतां भवतां परमाणुमात्रावशिष्ट-  
तया सृष्टे: प्राक्क्षणे कस्यापि शरीरस्याभावात् शरीरसहकारिसृष्टिकर्तृत्वं बाधितमेवेति  
भावः । तथा क उपायो निमित्तकारणमस्य यथा घटकर्तुः कुलालस्य दण्डचक्राद्युपायः  
तथा सृष्टे: पूर्वं किञ्चिदपि निमित्तकारणं नास्तीति कथं सृजतीति । यत् पुनः परमाण-  
वोऽवशिष्टास्तेऽपि न कारणानि परमाणूनां कारणत्वानङ्गीकारात् अभ्युपगमेऽपि निमित्तत्वं  
नास्त्येवेति समवायित्वात् । तथा क आधारो यस्य किमाधारः यथा मर्कटादीनां  
सूक्ष्मजालकर्तृत्वे तृणाद्याधारस्य कुलालानां घटकर्तृत्वे तृणाद्याधारस्य सहकारिता तथा  
सृष्टे: प्राक् कस्यापि वस्तुनः स्थित्यभावेनाधारस्याभावात् अनाधारस्य धातुः कथ-  
माधारसहकारिसृष्टिकर्तृत्वं सम्भवतीति भावः । अथ किमुपादानं समवायिकारणं यस्य  
यथा कपालादिकं घटस्य तथा सृष्टे: प्राग्वस्तु नास्तीति किं समवायिकारणं भवेत् अत-  
स्तदभावात् कथं सृष्टिरिति भावः । परमाणूनां कारणत्वमङ्गीकृत्येदमुक्तं । वस्तुत इष्टसाधन-  
सामग्री ईश्वरस्य सृष्टिकर्तृत्वे सहकारिणी तस्य पुनरतर्कनीयत्वाज्जडधियामेव कुर्तकः न तु  
ज्ञानिनां । एतदेव ईश्वरस्येश्वरत्वं इष्टादिसामग्रीमन्तरेणापि सृष्टिकर्तृत्वमिति ध्येयम् ॥५॥

इत्थं प्रतिकूलतर्कं निरस्य ईश्वरसाधकानुभानप्रकारं दर्शयन् स्तौति अजन्मान  
इति । हे अमरवर हे अमरश्रेष्ठ अवयववन्तोऽपि सावयवादयोऽपि लोकाः क्षित्यादयः

त्रयी साङ्घ्यं योगः पशुपतिमतं वैष्णवमिति  
 प्रभिन्ने प्रस्थाने परमिदमदः पथ्यमिति च ।  
 रुचीनां वैचित्र्याद्वजुकुटिलनानापथजुषां  
 नृणामेको गम्यस्त्वमसि पयसामर्णव इव ॥ ७ ॥

किमजन्मानः किं जन्महीनाः अपि तु जन्या एव सावयवत्वात् न हि जन्मव्यतिरेकी सावयवोऽस्ति निराकारस्यैवाजन्यत्वात् तेन सावयवत्वेन क्षित्यादेर्जन्यत्वमनुमितं इति भावः । एवं जन्यत्वेनानुमीयमानानां जगतां भवविधिर्जन्मविधानं किमधिष्ठातारं कर्त्तारं अनादृत्य अनपेक्ष्य भवति अपितु नैव । तथा च वासिष्ठे ‘कार्यं सकर्तृकं ज्ञेयम्’ इति । अथ क्षित्यादयः सावयवा जन्याः सकर्तृकाश्च सन्तु । तत्रेश्वरस्य कर्तृत्वे किं मानमिति निरस्यति अनीश इति । अनीशः ईश्वरादन्यः को जनः भुवनजनने विश्वोत्पत्तौ परिकरं आरम्भं कुर्यात् कोऽपि नेत्यर्थः । भूतभविष्यद्वर्तमानानभिज्ञानामीश्वरभिन्नानां विचित्रचतुर्दशभुवनरचनासमर्थानां भुवनजननारम्भोऽसम्भव एव । अतः हे सर्वज्ञ त्वमेव रचयसीति यतस्ते मन्दा मोहयुक्ता अतस्वां प्रति संशोरते अस्ति नास्तीति संशयं कुर्वते । संपूर्वशीधातोः संशयवृत्तित्वमनेकार्थत्वात् । शेतेरिन्नेरादिः । ‘लोकस्तु भुवने जने’ इत्यमरः । ‘भवो जन्मनि संसारे प्रकाशे चोऽह्वो मत’ इति ‘आरम्भे च समूहे च भवेत् परिकरः पुमान्’ इति च व्याडिः ॥ ६ ॥

एवं भगवद्विमुखान् निरस्य सर्वेषामेव प्रस्थानानां भगवत्येव साक्षात् परम्परया च तात्पर्यं प्रकाश्य स्तौति त्रयीति । अथेश्वरप्राप्तिसाधने नानावर्त्म वर्तते । तत्र त्रयी त्रयो वेदा धर्मब्रह्मप्रतिपादकापौरुषेयप्रमाणवाक्यं वेदः स एव ऋग्यजुःसामभेदेन त्रयी उच्यते । तेषां मते ध्यानमात्रेणैव ईश्वरो गम्यः । तथा च श्रुतिः । ‘चिन्मात्रं चिन्तनापेक्षि कार्यकर्मानुयोगतः’ इति । चिन्मात्रं ब्रह्म चिन्तनापेक्षि ध्यानप्राप्यं कार्यं जन्यं शरीरि कर्मानुयोगतः यागाद्यनुष्ठानेन गम्यम् । यथा श्रुत्यन्तरम् । ‘न कर्मणा न प्रजया न धनेनैकेन त्यागेनामृतत्वमानशुः’ । अत्रेश्वरध्यानमेव ज्ञानं जनयति ततो मोक्षः । अन्यतु सांख्यं कपिलोक्तशास्त्रं तन्मते तत्त्वज्ञानमेव यावत् कर्म ज्ञाशयति तत एव ईश्वरो गम्यः । तथा च गीतायां ।

ज्ञानाग्निः सर्वकर्माणि भस्मसात् कुरुतेऽर्जुन ।

क्षीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन् द्वष्टे परात्मनि ॥

तत्र हि यागादिसाध्यतत्त्वज्ञानमेव मोक्षकारणं तथा च कापिले ।

कर्मणा जन्यते ज्ञानं ज्ञानतो मोक्षसाधनम् ।

तदेव ब्रह्मगमनं कर्मयोगेन वर्त्तना ॥

अन्यतु योगोऽध्यात्मशास्त्रं तन्मते भोगेन यावत् कर्म क्षीयते ततः स्वतन्त्रेणैव तत्त्व-ज्ञानमुत्पद्यते ततो मोक्षः । तथा च वासिष्ठे ।

नाभुक्तं क्षीयते कर्म कल्पकोटिशतैरपि ।

अवश्यमेव भोक्तव्यं कृतं कर्म शुभाशुभम् ॥

भोगान्ते जायते ज्ञानं स्वतस्ततो विमुच्छति ।

तस्मात् कर्म न कुर्वीत मोक्षार्थी मोक्षवाधनम् ॥

अन्यतु पशुपतिमतं शास्त्रं पशुपतं भगवता पशुपतिना पशुपाशविगमोक्षणाय ‘अथातः पशुपतं योगविधिं व्याख्यास्याम्’ इत्यादि पशुपाशादिपञ्चकान्वितपञ्चाध्यायविरचितम् । एतन्मते तत्त्वज्ञानमेव मोक्षः न तु कार्यकारणसम्बन्धः । तदेव महेश्वर इति तत्त्वज्ञानमोक्षश्वरनामभेदत्वं प्रतिपादितम् । तथाचोक्तम् ।

व्याचष्टे तारकं ज्ञानं स्वयं देवो महेश्वरः ।

तदेव ब्रह्म विज्ञेयं न च कारणकार्यता ॥

एतन्मते ज्ञानिनां नारदादीनां जीवन्मुक्तत्वं साधु । अन्यतु वैष्णवं विष्णुना प्रणीतं हयशीर्षपञ्चरात्रादि तन्मते यागादिसाध्य एव मोक्षः । तथा च ।

आरुरुक्षोर्मुक्तिमार्गं कर्म कारणमुच्यते ।

योगारुदस्य तस्यैव साक्षात्मोक्षो भवेत् स्वयम् ॥ इति ॥

एवं प्रकारेण प्रस्थाने दर्शने मते प्रभिन्ने सति एको वदति इदं परं एको वदति अदः पथ्यम् इति रुचीनां वैचित्र्यात् इच्छाविशेषाणां नानाप्रकारत्वात् ऋजुकुटिलनानापथजुषां समानवक्पथवर्तिनां नृणां साक्षात् परम्परया च त्वमेवैको गम्यः । वेदवाक्यानुगृहीतमनरूपपथवर्तीं साक्षात् अन्यपथवर्तीं परम्परया लभते इत्येवं विषयविभागः । यथा पयसां जलानां अर्णवः समुद्रः । यथा ऋजुपथजुषां

महोक्षः खट्टाङ्गं परशुरजिनं भस्म फणिनः

कपालञ्चेतीयत्तव वरद तत्त्वोपकरणम् ।

सुरास्तान्तामृद्धिं दधति तु भवदभ्रूप्रणिहितां

न हि स्वात्मारामं विषयमृगतृष्णा भ्रमयति ॥ ८ ॥

ध्रुवं कश्चित् सर्वं सकलमपरस्त्वधुक्मिदं

परो ध्रौद्याध्रौद्ये जगति गदति व्यस्तविषये ।

समस्तेऽप्येतस्मिन् पुरमथन तैर्विस्मित इव

स्तुवजिह्वेमि त्वां न खलु ननु धृष्टा मुखरता ॥ ९ ॥

गङ्गादिजलानां साक्षादर्णिवो गम्यः । कुटिलपथजुषां यमुनासरस्वतीजलानां गङ्गादि-  
प्रवेशद्वारा परम्परया समुद्रो गम्यस्तथेति भावः ॥ ७ ॥

एवं सर्वशास्त्रसम्मतनिराकारावस्थं संस्तुत्य भगवतः परमेश्वरस्य साकारावस्थां  
प्रतिपादयन् स्तौति महोक्ष इति । हे वरद महोक्षो वृद्धवृषः खट्टाङ्गं चितिकाष्ठं परशुः  
कुठारः अजिनं गजव्याप्रयोशर्म्म भस्म अङ्गलेपकदग्धकाष्ठादिरूपपांशुः फणिनः सर्पाः  
कपालं मानुषशिरोऽस्थि तव इयत् एतावत् तन्त्रोपकरणं प्रधानसामग्री । सुरास्तु  
इन्द्रादयः पुनः भवदभ्रूप्रणिहितां तव भ्रूविक्षेपमात्रेण समर्पितां तां अनिर्बचनीयां  
इन्द्रत्वादिरूपां ऋद्धिं सम्पत्तिं विदधति धारयन्ति । महाक्षादिसामग्रीदर्शनात्  
त्वमतिदरिदः तव सेवनया इन्द्रादयो देवाः समृद्धा इति । भेदकस्तुशब्दः । अथ  
यस्य दृष्टिपातेनैव देवाः समृद्धाः तस्य इयत् तन्त्रोपकरणं कथं इत्याह—नहीति ।  
हि यस्मात् आत्मारामं जनं परमेश्वररूपं विषया इन्द्रियार्थाः शब्दस्पर्शरसरूपगन्धाः  
त एव मृगतृष्णा मरीचिकावत् मिथ्यारूपा न भ्रमयति न मोहयति । आत्मनि ब्रह्मण्येव  
चिदानन्दे आरमते क्रीडति तस्य तव इन्द्रियार्थाः शब्दस्पर्शादिविषया यतो  
मृगतृष्णादिवन्मिथ्या अतः कथं मोहजनका भविष्यन्ति । अतो बाह्यवस्तुनि अनास्थातः  
निन्दृत्यप्रतिपादकमहोक्षाद्युपकरणधारणेन सारूप्याकाङ्क्षिवज्ञनमेव प्रयोजनं मन्यामहे  
इति भावः । ‘तन्त्रं प्रधाने सिद्धान्ते सूक्तवाये परिच्छङ्गे’ इत्यमरः ॥ ८ ॥

एवं परमेश्वरस्य सगुणनिर्गुणभावं प्रकाश्य संप्रति स्तुतेनानाप्रकारं दर्शयन्  
स्तौति ध्रुवमिति । हे पुरमथन हे हर कश्चित् साङ्गत्यमतानुसारी सर्वं जगत् ध्रुवं

तवैश्वर्यं यत्ताद्यदुपरि विरिञ्चिर्हरिरिधः  
परिच्छेतुं यातावनलमनलस्कन्दवपुषः ।  
ततो भक्तिश्रद्धाभरगुरु गणद्वयां गिरिश यत्  
स्वयन्तस्थे ताभ्यां तव किमनुवृत्तिर्न फलति ॥ १० ॥

नित्यं गदति । जगत् सदेवाभिव्यक्तं नचासदुत्पद्यते न च सद्विनश्यति उत्पत्तिविनाश-योराविर्भावतिरोभावरूपत्वादित्येकः पक्षः । अपरस्तु कश्चित् सकलं जगत् अध्रुवं अनित्यं क्षणिकमिति गदति । नहसतः स्थिरत्वं सम्भवति अर्थक्रियाकारित्वं हि सत्त्वं ततश्चैकस्मिन्नेव क्षणे अर्थक्रियासमाप्तेः उक्तलक्षणेऽर्थक्रियाकारित्वाभावात् सत्त्वमेव इति द्वितीयः पक्षः । परो नैयायिकः समस्तेऽप्येतस्मिन् जगति ध्रौव्याध्रौव्ये नित्यत्वानित्यत्वे व्यस्तविषये विभक्तधर्मे गदति । आकाशादि नित्यं अनित्यं घटपटादि अनित्यानासुत्पत्तिविनाशौ स्तः न तु नित्यानामिति । तैर्नित्यानित्यतदुभयप्रकरैस्त्वां स्तुवन् विस्मित इव जातचमत्कार इव न जिहेमि नाहं लज्जे । यथा कश्चित् अद्भुतं दृष्टा विस्मयं प्राप्तः लोकहास्यमण्णयित्वा विचेष्टते तथाहमपि नानामतदर्शनादीश्वरस्य नित्यत्वानित्यत्वानामन्यतमत्वेन निर्णेतुमशक्तः सर्वप्रकारेण स्तुतिं कुर्वन् परमार्थाज्ञानित्वेन लज्जायोग्योऽपि न लज्जे इति भावः । अथ परमार्थमजानन् कथं स्तौषीत्याह खलु मुखरता वाचालता धृष्टा प्रगल्भा सैव वलात् मां प्रवर्त्तयति अतः सैव लज्जामपहरतीति भावः ॥ ९ ॥

पुरा किल ब्रह्मविष्णु अहमेव प्रधानमिति परस्परं विवादं कृतवन्तौ तयोर्विवाद-भञ्जनार्थं भगवान् महेश्वरस्तेजःपुञ्जतया निबध्यान्तरत्वेनाविर्भूतः तं दृष्टा विस्मयं गतवन्तौ ब्रह्मविष्णु किमिदमिति विभाव्य निश्चयं कर्तुमद्भूधो गतवन्तौ तन्निश्चयासमर्थौ स्वात्मनि अहङ्कारं मन्यमानो तमेव प्रधानमिति मत्वा स्तुवन्तौ सन्तौ स भगवान् स्वयमेव प्रत्यक्षतां गतः तदैव स तेजःपुञ्जो लिङ्गरूपेणाविर्भूत इति पुराणकथा-मुद्घावयन् स्तौति तवेति । हे गिरिश हे शिव अनलस्कन्दवपुषः अग्निपुञ्जशरीरस्य तव यत् ऐश्वर्यं तेजोमयत्वेनाविर्भूतस्थूलरूपं तत् परिच्छेतुं इयत्तामवधारयितुं उपरि ऊर्द्ध्वं विरिञ्चिर्ब्रह्मा अधस्तात् हरिविष्णुः यत्नात् सर्वयत्नेन यावदन्तुं शक्तौ

अयनादासाद्य त्रिभुवनमैरव्यतिकरं

दशास्यो यद्वाहूनभृत रणकण्ठूपरवशान् ।

शिरःपद्मश्रेणीरचित्तचरणाम्भोरुहबलेः

स्थिरायास्त्वन्दकेस्त्रिपुरहर विस्फूर्जितमिदम् ॥ ११ ॥

तावदेव यातौ गतावपि अर्थात् परिच्छेत्तुं अनलं असमर्थौ । ततस्तदनन्तरं कायिक-सेवारूपभक्तिमानसिकसेवारूपश्रद्धाभरेणातिशयेन गुरु श्रेष्ठं यथा स्यात् तथा गृणद्धर्यां स्तुषद्धर्यां ताभ्यां ब्रह्मविष्णुभ्यां यत् यस्मात् भगवान् स्वयमेव तस्ये आत्मानं प्रकाशितवान् न तु तयोः प्रयत्नेन अतस्तवानुवृत्तिः सेवा किं न फलति अपि तु फलत्येव अतस्तव सेवातोऽवश्यमेव कृतकृत्यो भवतीति भावः । ‘स्कन्दः स्यान्तपतावंशे सम्प्रदायसमूहयोरिति’ मेदिनी । ताभ्यां इति श्लाघहुडस्थाशपां जीप्त्यमान इति सम्प्रदानम् । ‘भरोऽतिशयभारयोरिति’ व्याडिः ॥ १० ॥

पुरा किल रावणेन नवभिर्निजशिरोभिः स्वहस्तकर्त्तनैः शम्भोः पादपद्मोपहारं कृतमुद्भावयन् स्तौति अयनादिति । हे त्रिपुरहर दशास्यो रावणः न विद्यते वैरस्य विरोधस्य व्यतिकरः कारणं दर्पादिकं यत्र विरोधकारणशून्यं त्रिभुवनं स्वर्गमर्त्यपातालं अयनात् व्यापारव्यतिरेकेण आसाद्य प्राप्य रणाय युद्धाय कण्ठः खर्जूरतिशयस्पृहा तथा परवशान् तदधीनान् बाहून् विंशतिमुजान् यत् अभृत धारितवान् इदं स्थिराया निश्चलायास्त्वयि भक्तेविस्फूर्जितं प्रभावः । भक्तेः कीदृश्याः शिरांस्येव पद्मश्रेणी तथा रचितः कल्पितश्चरणाम्भोरुहयोः पादपद्मयोः बलिरूपहारो यस्यां तथा । एतेन तत्पराकरं श्रुत्वा सर्वे वीरा दर्पादिकं त्यक्तवन्त इति अनायासेन विरोधकारणशून्यतिभुवनपतित्वमापनस्य रावणस्य प्रतिमलाभावेन युद्धनिवार्यमाणरणकण्ठनां युद्धाभावादेव विद्यमानत्वात् तद्विशिष्टबाहुधारणं त्वयि स्थिरभक्तिसम्पादितमिति ध्वनितम् । ‘कारणे च समूहे च भवेद्वयतिकरः पुमानिति’ व्याडिः । ‘कण्ठः खर्जूश्च कण्ठया’ इत्यमरः । ‘बलिः पूजोपहारः स्यात् बलिर्दानव-पुज्जवः । बलिः स्त्रीमध्यभागोऽपीति’ गदसिंहः ॥ ११ ॥

अमुष्य त्वत्सेवासमधिगतसारं भुजवनं

बंलात् कैलासेऽपि त्वदधिवसतौ विक्रमयतः ।

अलभ्या पातालेऽप्यलसचलिताङ्गुष्ठशिरसि

प्रतिष्ठा त्वय्यासीदधुवमुपचितो मुद्यति खलः ॥१२॥

यद्वद्धि सुक्लाम्णो वरद परमोच्चैरपि सती-

मधश्चके वाणः परिजनविधेयत्रिभुवनः ।

न तच्चित्रं तस्मिन् वरिवसितरि त्वच्चरणयो-

र्न कस्या उन्नत्यै भवति शिरसस्त्वय्यवनतिः ॥ १३ ॥

पुरा किल भगवत्प्रसादासादितप्रचुरबाहुबलेन रावणेन एकदा मोहात् प्रतिदिनमेव सेवार्थं कथं कैलामं आगच्छामि कैलाससमेतं शिवं लङ्कायामेव नेप्यामीति मत्वा कैलासमुत्पाटयितुमारब्धं ततस्तदाकर्षणकम्पितकैलासस्था पार्वती भीता शिवमालिङ्गितवती भगवता किञ्चित् क्रोधेन कैलासम्थित्यर्थं अङ्गुष्ठाग्रं शनैर्व्यापारितं तावन्मात्रैव रावणो रसातलं प्राप्तः पुनः करुणया तेनैव भगवता समुद्रूत इति पुराणोक्तरावणपराभवमुद्भावयत् स्तौति अमुष्येति । हे हर त्वसेवया समधिगतः प्राप्तः सारो बलं येन तादृशं भुजवनं बाहुसमूहं प्राप्य त्वदधिवसतौ त्वदीयावासे कैलासेऽपि विक्रमयतः बलादिदमुत्पात्रं लङ्कां नेप्यामीत्यभिप्रायेण व्यापारयतोऽमुष्य रावणस्य प्रतिष्ठा स्थितिः त्वयि अलसं यथा स्यात् तथा चलितं प्रेरितं अङ्गुष्ठशिरः अङ्गुष्ठाग्रं येन तादृशि सति पातालेऽपि अलभ्या अप्राप्या आसीत् । अथ यत्प्रसादात् प्राप्तबलो रावणस्तमेव भगवन्तं कथं विस्मृतवानित्याह — प्रुवं निश्चितं उपचितो धनादिसमृद्धया वृद्धिं गतः खलः क्रूरो जनः मुद्यति मूढत्वं याति स्वोपचयकारणमपि न गणयतीत्यर्थः । चलितेति इनि दीर्घभावः । संज्ञापूर्वको विधिरनित्य इति न्यायात् ॥ १२ ॥

इदार्णीं भगवत्सेवया बाणासुरस्य समृद्धिर्जनेति दर्शयन् स्तौति यदिति । हे वरद बाणोऽसुरः सुक्लाम्ण इन्द्रस्य परमोच्चैः सतीं अतिशयोच्चतया विद्यमानामपि

अकाण्डब्रह्माण्डक्षयचकितदेवासुरकृपा-

विधेयस्यासीद्यस्त्रिनयन विषं संहृतवतः ।

स कल्माषः कण्ठे तव न कुरुते न श्रियमहो

विकारोऽपि श्लाघ्यो भुवनभयभङ्गव्यसनिनः ॥ १४ ॥

ऋद्धिं सम्पर्ति अधश्चके जितवान् तत् अन्यत चितमपि त्वच्चरणयोर्बरिवसितरि पूजके  
तस्मिन् बाणासुरे न चित्रं आश्रय्यम् । कथमित्याह — त्वयि शिरसोऽवनर्तिनमस्क्रिया  
कस्यै उच्चत्यै समृद्धये न भवति अपि तु सर्वस्यै एव भवत्येवेति । त्वच्चरणयोर्या  
नमस्क्रिया मोक्षस्यापि जनयित्री तस्या इन्द्रसम्पत्यधःकरणे कियदाश्रय्यमिति भावः ।  
इन्द्रसम्पत्यधःकरणमेव हेतुर्गर्भविशेषणमाह वाणः कीदृशः परिजनत्वेन विषेयं वश्यं  
त्रिभुवनं स्वर्गमन्तर्यपातालं येन तादृशः । इन्द्रस्य केवलं स्वर्गो वश्यः अस्य पुनस्ति  
भुवनमिति अतोऽयमिन्द्रस्य ऋद्धिं जितवानिति भावः । वरिवस्यधातुः कण्डूयादौ  
पूजायां वर्तते ॥ १३ ॥

इदानीं समुद्रमथवजातकालकूटविषभक्षणमुत्थापयन् स्तौति अकाण्डेति । हे  
त्रिनयन हे शिव विषं गरलं संहृतवतः पीतवतस्त्व कण्ठे यः कल्माषः कालिमा  
आसीत् स श्रियं शोभां न कुरुते इति न अपि तु कुरुत एव । अथ भगवान्  
विषपानं महदनर्थहेतुं जानन्नपि कथं पीतवानित्याह तव कीदृशस्य अकाण्डेऽनवसरे  
असमये विषोर्मिवेगात् सम्भावितो यो ब्रह्माण्डक्षयः ब्रह्माण्डनाशस्तस्मात् चकिता  
भीता देवासुरा इन्द्रबलिप्रभृतयस्तेषु या कृपा दया तया विधेयस्य वश्यस्य ।  
अन्यस्यैतद्विषपानसामर्थ्यं नास्तीति । ब्रह्माण्डप्रलयकर्त्तापि परकर्तृकप्रलयात् ब्रह्माण्ड-  
क्षणाय विश्वलयकरणोद्यतं विषं आत्मनि असाधारणप्रलयकर्तृत्वसंस्थापनाय देवासुर-  
द्याव्याजेन स्वयमेव पीतवानिति भावः । अथात स कल्माषः विषप्रकारत्वेन दुष्टः  
स कथं भगवता धृत इत्याह भुवनानां भयभङ्गे तासनाशे व्यसनिनः व्यापारयतो  
जनस्य विकारोऽपि श्लाघ्यः कार्यः । जगदुपकारकृतं दूषणमपि भूषणमिति ध्वनितम् ।  
'काण्डोऽस्त्री दण्डबाणार्बवर्गावसरवारिष्वि' त्यमरः ॥ १४ ॥

असिद्धार्था नैव कचिदपि सदेवासुरनरे

निवर्त्तन्ते नित्यं जगति जयिनो यस्य विशिखाः ।

स पद्यन्नीश त्वामितरसुरसाधारणमभूत्

स्मरः स्मर्त्तव्यात्मा न हि वशिषु पथ्यः परिभवः ॥ १५ ॥

मही पादाधातांद्रजति सहसा संशयपदं

पदं विष्णोर्भ्राम्यन्नुजपरिघरुणग्रहणम् ।

मुहुर्यौदौस्थयं यात्यनिभृतजटाताडिततटा

जगद्रक्षायै त्वं नटसि ननु वामैव विभुता ॥ १६ ॥

इदानीं कामदेवनिग्रहमुत्थापयन् स्तौति असीति । हे ईश शिव यस्य कामस्य विशिखा बाणाः सदेवासुरनरे देवासुरमनुप्यसहिते जगति कचिदपि असिद्धार्था अकृतकार्याः सन्तो न निवर्त्तन्ते सर्वत्वैव कृतकार्या अतो नित्यं जयिनः सदा जयशीलाः । यस्येति विशेषणं वा । स स्मरः कामः त्वां इतरसुरसाधारणं यथा अन्ये देवास्तदधीनास्तथा त्वमपीति मत्वा अन्यदेवतुल्यं पश्यन् स्मर्त्तव्यात्मा स्मरणमात्रविषय आत्मा शरीरं यस्य तादृशो विनष्टशरीरोऽभूत् । पश्यन्निति लक्षणहेत्वोः क्रियायामिति शन्त्रृङ् । तेन यथा अद्वैतं पश्यन् रामं आप्नुयादिति रामप्राप्तौ अद्वैतदर्शनं हेतुः तथा साधारणत्वेन दर्शनमेवात्मविनाशकारणमिति ध्वनितम् । अथान्यदेवतातो विशिष्टत्व-मस्याजानतः कामस्य साधारणतया दर्शनं यदि शरीरनाशकं तदा अन्येषामपि अज्ञानिनां विशिष्टतया अपश्यतां कथमेवं न कृतमित्याह नहीति । हि यस्मात् वशिषु जितेन्द्रियेषु जनेषु परिभवः तिरस्कारः पथ्यो न भवति न हितकारी भवति केष्वपि जितेन्द्रियेषु परिभवो न पथ्यः किंपुनः परमवशिनां वरे परमेश्वरे त्वयि चित्तविकार-रूपतिरस्कारकारिणः कामस्य मङ्गलमित्यर्थः । ‘अनादरः परिभवः परिभावस्तिरक्रिया’ इत्यमरः ॥ १५ ॥

अथैकदा एको राक्षसो ब्रह्माणमाराध्य जगत् क्षयं नयामीति वरं वब्रे ततो ब्रह्मा कालान्तरे दास्यामीति वदन् तस्ये । ततः सर्वे देवा एतद्विषयचकितमानसा

वियद्वयापी तारागणगुणितफेनोद्दमरुचिः  
 प्रवाहो वारां यः पृष्ठतलघुदृष्टः शिरसि ते ।  
 जगद्द्वीपाकारं जलधिवलयं तेन कृतामि-  
 त्यनेनैवोन्नेयं धृतमहिम दिव्यं तव वपुः ॥ १७ ॥

हरमुपगम्य स्तुवन्तः सर्वमाचस्युः । तत्कथाश्रवणजातकुतूहलः हरो राक्षसस्य  
 वरदाननियमितकालहरणार्थं यन्त्रत्यं कृतवान् तज्जगद्रक्षणार्थमेव इति पुराणकथामुद्भाव-  
 यन् स्तौति महीति । हे ईश त्वं जगद्रक्षायै नटसि नृत्यसि । जगन्ति पुनस्त्व ताण्डव-  
 नटनाधातयोगात् संशयापन्नानीति प्रकाशयति । नृत्यतस्त्व पादाधातात् पादाधातं  
 प्राप्य मही पृथिवी सहसा तक्षणमेव प्रलयकाल इति संशयपदं संशयस्थानं ब्रजति  
 प्राप्नोति । तथा विष्णोः पदं आकाशं आम्यत् चन्द्रसूर्यभ्रमणेन भ्रमदिव । कीदृशं  
 तव भुजा एव परिधा अतिसुवृत्तपीवरदृढीधांस्तै रुणाः पीडिता ग्रहगणाः सूर्यादयो  
 यत्र तावशम् । यद्वा आम्यद्विर्भुजपरिधै रुणा ग्रहगणा यत्र तावशमाकाशं संशयं  
 गच्छतीति पूर्वेणान्वयः । यद्यपि वियद्विष्णुपदमिति कोशे संहितकमोक्तविष्णुपदोयं  
 शब्द आकाशवचनस्तथापि भूरिप्रयोगदर्शनात् विगृहीतकमोक्तोऽपि आकाशपर्याय  
 इति भट्टिकायां व्याख्यातमिति । तथा योः खर्गः अनिभुता या जटास्ताभिस्ताडितस्तटः  
 प्रान्तभागो यस्याः तावशी सती दोस्थयं मुहुर्दुस्थतां याति । ननु सर्वज्ञो भगवान्  
 जगदपायमगणयन् किमित्येवं नृत्यति अत आह नन्विति । अहो विभुता प्रभुता  
 वामैव प्रतिकूलैव जगतोऽनुकूलाचरणे किञ्चित् प्रतिकूलता भवत्येव ‘राजराक्षसन्यायात्’ ।  
 यथा राक्षसेन भोक्तुमारव्धस्य राज्यस्य रक्षणार्थं राक्षसवधाय गच्छतो राज्ञः सहचर-  
 सेनाभिर्ग्रामस्य कस्यचित् पीड़नात् प्रतिकूलतेति ॥ १६ ॥

इदानीं गङ्गाधारणेन भगवच्छरीरमहत्वं प्रकटयन् स्तौति वियदिति । हे ईश  
 यो वारां प्रवाहः गङ्गाजलप्रवाहः स वियद्वयापी मन्दाकिनीसंज्ञ्या आकाशव्यापकः ।  
 कीदृशः तारागणेन नक्षत्रबृन्देन स्वान्तःपातिना गुणिता शुभ्रत्वादिगुणसजातीयत्वात्  
 वद्धिता फेनोद्दमरुचिर्यस्य तावशः । यद्वा तारागणेन गुणितः संख्यातो यः  
 फेनस्तस्योद्दमेन रुचिर्यस्य असंख्यफेनोद्दमरुचिरित्यर्थः । यद्वा तारागणानां यो गुणः

रथः क्षोणी यन्ता शतधृतिरगेन्द्रो धनुरथो

रथाङ्गे चन्द्राकौ रथचरणपाणिः शर इति ।

दिधक्षोस्ते कोऽयं त्रिपुरतृणमाङ्गम्बरविधि-

र्विधेयैः क्रीड़न्त्यो न खलु परतन्त्राः प्रभुधियः ॥ १८ ॥

श्वेतवं तद्विशिष्टानां फेनीनां उद्गमेन रुचिर्यस्य । गुणशब्दादस्तर्थे इतच् तमादिलादिति । सोऽयं वारां प्रवाहस्ते तव शिरसि पृष्ठतलधुदृष्टः पृष्ठात् बिन्दोरपि लघु अल्यं यथा स्यात् तथा जनैर्दृष्ट उपलब्धः । तेन पश्चात् पृथिव्यामागतेन प्रवाहेन जगत् महीमण्डलं जलधिवलयं द्वीपाकारञ्च कृतम् । अगस्त्येन समुद्रेषु पीतेषु पुनर्भगी-रथानीतगङ्गाजलेन तेषां पूरणात् समुद्राणां जलधित्वेन जलधिरेव वल्यः वेष्टनं यस्य तादृशं कृतम् । तथा तज्जलपूरितसमुद्रेखण्डमहीतलस्य सप्तधा खण्डितत्वात् जम्बूद्वीपादि सप्त आकारा रूपाणि यस्य तादृशं कृतमिति । अनेनैव प्रकारेण तव वपुः शरीरं दिव्यं अलौकिकं धृतमहिम च । सर्वेभ्यो महत्तरं अतिवृहच्च उक्तेयं ज्ञात-व्यमित्यर्थः । यस्य शिरसि आकाशव्यापकसमुद्रपूरकजलप्रवाहो बिन्दुतोऽपि अल्पदृष्टः स्यात् तस्य तव शरीरेयता अनवधारणीया इत्यनुभीयत इति भावः । ‘पृष्ठन्ति बिन्दु-पृष्ठामि’ त्यमरः । अत्र जगच्छब्दो महीमण्डलमात्रोपलक्षणः द्वीपादिविशेषणात् ॥ १७ ॥

इदानीं त्रिपुरदाहसुद्धावयन् स्तौति रथ इति । हे ईश त्रिपुरतृणं दिधक्षोर्दिग्युभिमिच्छोस्तव कोऽयमाङ्गम्बरविधिः परिपाटी । महत्प्रयोजनमुद्दिश्यैव महत्परिपाटी क्रियते न हि नखछेदे वस्तुनि लोकाः कुठारं परिगृहणन्ति । अतस्त्वदनायासनाश्य-त्रिपुरदाहे एतादृशी परिपाटी नोचितेति कोऽयमित्युक्तम् । अनायासनाश्यत्वात् त्रिपुरे तृणरूपकमित्यर्थः । परिपाटीमेवाह त्रिपुरदाहे क्षोणी पृथिवी तव रथः स्यन्दन आसीत् एवं शतधृतिरिन्द्रो यन्ता सारथिरासीत् अगेन्द्रः पर्वतप्रधानः मेरुः धनु-रासीत् । अथोशब्दः अथशब्दवद्व्ययः वाक्यमेदार्थः । चन्द्राकौ चन्द्रसूर्यौ रथाङ्गे चक्रे आस्ताम् । रथचरणं चक्रं पाणो हस्ते यस्य तादशो विष्णुः शरो वाण आसीत् । इति शब्द एवंप्रकारार्थः । इच्छामात्रेण त्रिभुवनं संहतवतस्तव एवंप्रकारेण रणसामग्रीरचनेन किं प्रयोजनमिति भावः । एवमाक्षिप्य परिहरति विभेयैरिति । खलु निश्चितं प्रभुधियः प्रभोरीश्वरस्य बुद्ध्यः परतन्त्राः पराधीना न भवन्ति किन्तु स्वतन्त्रा एव । कीदृश्यः विभेयैराज्ञावशैर्द्रव्यैः क्रीड़न्त्यः न हि क्रीडायां प्रयोजनाद्यपे-

हरिस्ते साहस्रं कमलबलिमाधाय पदयो-

र्यदेकोने तस्मिन् निजमुद्दहरन्नेत्रकमलम् ।

गतो भक्तयुद्रेकः परिणतिमसौ चक्रवपुषा

त्रयाणां रक्षायै त्रिपुरहर जागर्ति जगताम् ॥ १९ ॥

क्रतौ सुसे जाग्रत्त्वमसि फलयोगे क्रतुमतां

क कर्म प्रध्वस्तं फलति पुरुषाराधनमृते ।

अतस्त्वां सम्प्रेक्ष्य क्रतुषु फलदानप्रतिभुवं

श्रुतौ श्रद्धां बद्धा दृढपरिकरः कर्मसु जनः ॥ २० ॥

क्षास्ति । अनायासेन सर्वे कर्तुं क्षमस्य तव लोकवदीहमानबुद्धेः न किञ्चिदप्यनुचित-  
मिति भावः । ‘आडम्बरस्तूर्यर्थवे परिणाम्यां गजस्वने’ इति शाब्दिकनरसिंहः ।  
‘परतन्त्रः पराधीनः परवान् नाथवानपि’ इत्यमरः । ‘पुरुहूतः शतधृतिर्जिष्णुर्देवपति-  
स्तथेति’ मङ्गरी ॥ १८ ॥

इदानीं विष्णोरतिशयभक्तिदर्शनात् चक्रदानमाह हरिरिति । हे त्रिपुरहर हे  
शिव हरिविष्णुस्ते तव पदयोश्चरणयोः साहस्रं सहस्रसंख्याकं कमलबलिं पद्मपूजोपहारं  
सहस्रसंख्याकपूजोपहारं पद्ममिति यावत् आधाय एकत्रीकृत्य अथ तस्मिन् कमले  
एकोने एकहीने सति यत् निजं स्वकीयं नेत्रकमलं नयनपद्मं उद्दहरत् सहस्रपूरणार्थं  
निजचक्षुःपद्ममुत्पाटितवान् असौ भक्तयुद्रेकः भक्तेरतिशयत्वं स्वयमेव चक्रवपुषा  
चक्रशरणिण परिणति निष्पत्ति गतः सन् त्रयाणां जगतां रक्षायै स्वर्गमन्त्यपतालानां  
रक्षायै जागर्ति प्रवर्तते । अत्रेयं पुराणकथा । पुरा किल विष्णुः सहस्रपद्मेन प्रत्यहं  
शिवं पूजितवान् तत्रैकस्मिन् दिने विष्णोर्भक्तिं जिज्ञासुना हरेण एकत्रीकृतसहस्र-  
कमलात् एकं कमलं हृतम् । ततः सहस्रकमलदानसमये तत्रैकोनं ज्ञात्वा तदानीमन्यद-  
प्राप्यं बुद्धा नियमभङ्गभयेन भक्त्यतिशयत्वाच्च निजचक्षुःपद्ममुत्पाद्य कमलानां सहस्रं  
पूरयित्वा शिवचरणयोर्ददौ । अनया भक्त्या तुष्टः शिवः जगद्रक्षाकरणयोग्यसुदर्शननाम-  
चक्रं विष्णवे ददौ । तेनैव चक्रेण विष्णुर्जर्गदक्षतीति भक्तिरेव मूर्तिमच्चकं भूतेति ॥ १९ ॥

सम्प्रति भगवतो यज्ञफलदानकर्त्तृत्वमुद्भावयन् स्तौति क्रताविति । क्रतौ यज्ञे  
सुसे विनष्टे सति क्रतुमतां याज्ञिकानां जनानां फलयोगे यज्ञफलेन सह यज्ञकारि-

क्रियादक्षो दक्षः क्रतुपतिरधीशस्तनुभृता-

मृषीणामार्त्तिव्यज्यं शरणद् सदस्याः सुरगणाः ।

क्रतुभ्रंशस्त्वतः क्रतुफलविधानव्यसनिनो

ध्रुवं कर्तुः श्रद्धाविधुरमभिचाराय हि मखाः ॥ २१ ॥

संयोगे त्वं जाग्रदसि त्वं यज्ञफलदायको भवसि । यतः पुरुषाराधनमृते परमपुरुषम् ईश्वरस्य भवति आराधनं विना प्रध्वस्तं कर्म यज्ञादि क्र क्रमिन् काले देशे पुरुषे वा फलति फलदं भवति अपितु नैव । तस्मात्वाराधनमेव यज्ञफलकारणमिति भावः । अतः कारणात् यज्ञकारी जनः त्वां क्रतुषु यज्ञेषु फलदानप्रतिमुवं फलदानकर्त्तारं संप्रेक्ष्य ज्ञात्वा श्रुतौ वेदवाक्ये श्रद्धामादरं बद्धु कृत्वा कर्मसु यज्ञेषु दृढपरिकरो दृढारम्भो भवति । अयम्भावः यागस्तु क्रिया सा च उत्पत्तिविनाशाधर्म्योगादनित्या फलज्ञ कालान्तरे लोकान्तरे च लभ्यं ततश्च विनष्टे यागे यागफलं कथं लभ्यते इत्याशङ्कायां यज्ञकर्मानुष्टाने परमपुरुषाराधनमेव यागफलदमिति निश्चित्य 'स्वर्गकामोऽश्वमेषेन यज्ञतेत्यादि' यागप्रवर्तकवेदवाक्ये आदरं कृत्वा याज्ञिको लोकान्तरफलमपि कर्म आरभते इति यज्ञफलदाने भवानेव कर्त्तेति संक्षेपः । 'आरम्भे च समूहे च भवेत् परिकरः पुमानि' ति व्याडिः । 'प्रतिर्भूनायकः कर्ता क्रियानुष्टानदर्शक' इति शाब्दिकनरसिंहः ॥ २० ॥

इदानीं परमपुरुषमहादेवाराधनव्यतिरेकेण समस्तोपकरणान्वितोऽपि यागो नष्ट इति प्रदर्शयन् स्तौति क्रियेति । हे शरणद् हे महादेव यत्र क्रतौ दक्षः प्रजापतिः क्रतुपतिर्यज्ञाधिकारी सोऽपि क्रियासु दक्षः यज्ञक्रियाकुशलः तथा तनुभृतां शरीरिणा-मधीशः राजा तथा यत्र क्रषीणां वसिष्ठादीनामार्त्तिव्यज्यं ऋत्विकृकर्म तथा यत्र सुरगणा ब्रह्मादयः सदस्या विधिदर्शिनः एवम्भूतस्यापि क्रतोर्यज्ञस्य क्रतुफलविधानव्य-सनिनो यज्ञफलविधानरसिकात् त्वत्तो भवत्सकाशात् ब्रंशः नाश इति । कथमित्याह हि यस्मात् श्रद्धाविधुरं श्रद्धाविहीनं यथा स्यात् तथा क्रियमाणा मखा यज्ञाः कर्तुर्यज्ञकारिणो अभिचाराय हिंसार्थं भवन्तीति ध्रुवं निश्चितमित्यर्थः । यत एवं साधनसम्बन्धोऽपि यागस्त्वाराधनविरहात् त्वत्तो नष्टस्तत एव यज्ञफलं तवाराधनकारणमिति भावः । दक्षे हि त्वामनाहृत्यान्यदेवानाहृय यज्ञे प्रवृत्ते निजकन्यया सत्या पत्यपमानमसहमानया शरीरत्यागेन जनितक्रोषेन शिवेन यज्ञे ध्वस्त इति कालिकापुराणसंवादः । 'हीने कुण्डे च वैकल्ये विधुरं वाच्यवद्वेदिति' चन्द्रः ॥ २१ ॥

प्रजानाथं नाथं प्रसभमभिकं स्वां दुहितरं

गतं रोहिङ्ग्रूतां रिरमयिषुमृष्यस्य वपुषा ।

धनुष्पाणेर्यातं दिवमपि सपत्राकृतममुं

त्रसन्तं तेऽद्यापि त्यजति न मृगव्याधरभसः ॥ २२ ॥

स्वलावण्याशंसा धृतधनुषमहाय तुर्णवत्

पुरः प्लुष्टं दृष्ट्वा पुरमथन पुष्पायुधमपि ।

यदि ख्वैणं देवी यमनियतदेहार्जघटना-

दवैति त्वामच्चा बत वरद मुग्धा युवतयः ॥ २३ ॥

पुरा किल ब्रह्मा निजदुहितरं सन्ध्यामतिसुन्दरीं वीक्ष्य कामुकोऽतिकान्तुमुपचक्रमे ततोऽपि हरिणी भूत्वा धावन्तीं सन्ध्यां हरिणशरीरधारिणो ब्रह्मणो रन्तुमनुधावतोऽयोग्यजिहीर्षया तस्मिन् मृगरूपे ब्रह्मणि धनुष्पाणिः शिवः व्याधरूपेणानुगतः सन् बाणं शिस्तवान् सोऽपि मृगः पलायमान आकाशे गतोऽपि तेन बाणेन भिन्न आकाशे तारागणरूपेण दृश्यते इति मार्कण्डेयपुराणसंवादेन स्तौति प्रजेति । हे नाथ हे हर धनुष्पाणेर्धनुर्हस्तस्य तव मृगव्याधरभसः मृगे व्याधस्येव उद्यमः ताङ्नानुरागो वा अद्यापि एवम्भूतं प्रजानाथं ब्रह्माणं न त्यजति अद्यापि मृगरूपे ब्रह्मणि व्याधरूपस्य तव बाणव्यापार आस्ते इत्यर्थः । प्रजानाथं कीदृशं अभिकं कामुकम् । पुनः कीदृशं ऋष्यस्य वपुषा मृगशरीरेण रोहिङ्ग्रूतां मृगीभूतां स्वां दुहितरं निजकन्यां प्रसभं बलात्कारेण रिरमयिषुं रन्तुमिच्छुम् । पुनः कीदृशं त्रसन्तं भीतं अतो दिवमपि यातं तथापि सपत्राकृतं बाणव्यथितम् । ‘सपत्रनिष्पत्राभ्यामतिव्यथने’, इति तमादित्वात् डाचि निषातः । ‘कामुकोऽभिकमि’त्यमरः । ‘गोकर्णपृष्ठतैणर्ष्यरोहिताश्मरो मृगा’ इत्यमरः । ‘उद्यमे चानुरागे च निर्जने रभसः पुमानिति’ व्याढिः ॥ २२ ॥

इदानीं भगवतः शरीरेण पक्षीशरीरघटनायां सत्यामपि ख्लीवशतां निरस्यन् स्तौति स्वलावण्येति । हे पुरमथन हे वरद देवी पार्वती स्वलावण्याशंसा स्वकीय-सौन्दर्यप्रशंसाकारिणी सती धृतधनुषं धनुर्द्वरं पुष्पायुधं कामदेवं पुरः साक्षात् त्यया

इमशानेष्वाक्रीडाः स्मरहर पिशाचाः सहचरा-  
 श्रिताभस्मालेपः स्त्रगपि नृकरोटीपरिकरः ।  
 अमङ्गल्यं शीलं तव भवतु नामैवमखिलं  
 तथापि स्मर्त्तृणां वरद् परमं मङ्गलमसि ॥ २४ ॥

तृणवत् प्लुष्टं दृष्टिपातेनैव दग्धं दृष्टुपि यदि यमनियतदेहार्द्धघटनात् संयमासादित्-  
 शरीरार्द्धदानरूपचेष्टातः त्वां स्त्रैणं स्त्रीवशमवैति जानाति चत खेदे सर्वा युवतयः  
 श्लियो मुग्धा अज्ञा इत्यद्वा निश्चितमेव । निश्चये अद्वा अव्ययम् । मम सौन्दर्यं  
 दृष्टु भगवान् मां देहाद्वे कृतवान् । अथवा मम लावण्यवशीभूतो भगवान् निजदेहार्द्धं  
 मद्यं दत्तवानिति गर्वं यदि कामदमनं दृष्टुपि करोति ब्रान्तचित्तत्वान् साधारण-  
 स्त्रीस्वभावं गतवती पार्वती कथमन्यस्त्रीजनतः अधिका भवेदिति सर्वा युवतयो  
 मुग्धा इत्युक्तम् । न हि मन्मथधाती पुरुषः कापि स्त्रीवशः स्यात् स्त्रैणतां प्रति  
 मन्मथाच्छत्रत्वेन कारणत्वात् । अहाय इष्टिति दग्धं दृष्टु इत्यन्वयः । साम्झारित्यञ्ज-  
 साहायेत्यव्ययेऽमरः । स्त्रैणमिति स्त्रीपुंभ्यां नण्णन्नाविति तमादित्वात् श्लियो णन्  
 प्रत्ययः । ‘स्यात् पुरः पुरतोऽग्रतः’ इत्यव्ययेऽमरः । ‘तत्त्वे त्वध्वाञ्जसाद्यमित्य-  
 व्ययेऽमरः । तत्त्वं निश्चितं यमेन संयमेन नियतो वशीकृतो यो देहस्तदद्वेष्ट देव्याः  
 शरीरार्द्धस्य घटनात् योजनात् । यमनियतेत्यनेन तस्याभिलाषुकत्वाशङ्का निराकृतेति  
 व्याख्यान्तरम् ॥ २३ ॥

अन्यपुरुषो यद्यमङ्गलशीलो भवति तदा स निन्दयः भगवांस्तु सदा अमङ्गल-  
 शीलेऽपि स्मर्त्तृणां परममङ्गलद एवेति पुरुषान्तरादाधिक्रम्यमुद्भावयन् अपूर्वपुरुषतामाह  
 इमशानेष्विति । हे स्मरहर कामनाशक हे वरद् यद्यपि तव एवम्भूतं अमङ्गल्यं  
 अकल्याणकारणं शीलं स्वभावो भवतु तथापि तव अखिलं नाम समस्तनामवेयं उग्रः  
 कपालभूत् इमशानवासीत्यादिरूपं स्मर्त्तृणां स्मरणकारिणां त्वं परमं मङ्गलं उत्तम-  
 कल्याणकरोऽसि । अमङ्गल्यमेवाह इमशानेषु मृतदाहस्थानेषु आक्रीडा ऋमण्येव-  
 नादाक्रिडिनम् । पिशाचाः प्रेताः सहचराः अनुचराः । चिताभस्मभिरालेपः  
 शरीरलेपनम् । नृकरोटीपरिकरः मनुष्यशिरोऽस्थिसमूहः स्त्रै कृ माला यस्य एताह-  
 शब्द्यापारस्तस्य शीलं अमङ्गल्यमेवेति । ईश्वरस्य एताहशब्द्यापारे सत्यपि तत्तद्रचापारंजन्य-  
 दोषभाक्त्वं नास्त्येव महापुरुषत्वादिति सर्वोक्तुष्टत्वं प्रतिपादितमिति भावः । ‘शिरोऽ-

मनः प्रत्यक्षिच्चते सविधमवधायात्तमरुतः

प्रहृष्ट्यद्रोमाणः प्रमदसलिलोत्सङ्गितदृशः ।

यदालोक्याहादं हृद इव निमज्जथामृतमये

दधत्यन्तस्तत्त्वं किमपि यमिनस्तत् किल भवान् ॥२५॥

त्वमर्कस्त्वं सोमस्त्वमसि पवनस्त्वं हुतवह-

स्त्वमापस्त्वं व्योम त्वमु धरणिरात्मा त्वमिति च ।

परिच्छिन्नामेवं त्वयि परिणता विश्रुति गिरं

न विद्वस्तत्त्वं वयमिह हि यत्त्वं न भवसि ॥ २६ ॥

स्थितु करोटी स्त्री' त्यमरः । 'शीलं स्वभावे सदृश्वते' इत्यमरः । 'आरम्भे च समूहे च भवेत् परिकरः पुमानिति' व्याडिः । अखिलं नाम स्मर्त्तेणामिति स्मरणार्थयोगे कर्मणि न षष्ठी उत्तरत नित्यग्रहणेनानित्यत्वकल्पनादिति तत्वैवोक्तम् ॥ २४ ॥

सम्प्रति परमब्रह्मत्वेन संस्थापयन् स्तौति मन इत्यादि । प्रत्यञ्चतीति किप् प्रत्यक् प्रतिगतं चित्तं येन स परमात्मा तस्मिन् परमात्मनि । यमिनो योगिनो जनाः । सविधं सम्यक् यथा स्यात् तथा मन अवधाय निवेश्य यत् किमपि अनिर्बचनीयं अन्तस्तत्त्वं 'ब्रह्मस्वरूपमालोक्य आहादं परमसुखं दधति धारयन्ति । तदन्तस्तत्त्वं भवानेव किल निश्चये । अमृतमये हृदे अमृतपरिपूर्णे सरसि निमज्जय इव यथा अमृतसरोवरमग्ना अपि जना आहादं सुखं गच्छन्ति तथा योगिनोऽपि ब्रह्मदर्शनादाहादं दधति गच्छन्तीति भावः । योगिनः कीदृशाः आत्माः पूरककुभकरेचकैः प्राणायामैर्वशीकृता मरुतो देहचारिवायवो यैः । पुनः कीदृशाः प्रहृष्ट्यन्ति सुखोदयेन भक्त्यतिशयत्वाच्च हर्षयुक्तानि रोमाणि येषां रोमाञ्चितगाता इत्यर्थः । पुनः कीदृशाः प्रमदसलिलेन प्रमदजलेन प्रमदाश्रुणेति यावत् उत्सङ्गिता आवृता दृशश्वक्षूष्णि येषां आनन्दाश्रुपरिपूर्णनेत्रा इत्यर्थः । विधानं विधिः तेन सह सविधं क्रियाविशेषणत्वात् कर्मत्वं विधानं युक्तं सम्यगित्यर्थः ॥ २५ ॥

इदानीं भगवतोऽष्टमूर्तित्वेन सर्वावयवत्वेन च सर्वात्मकत्वं उद्घावयन् स्तौति त्वमिति । त्वयि परमेश्वरे परिणता त्वद्वावबुद्धित्वेन परमार्थज्ञतया आत्मानं मन्यमाना पण्डितजनाः त्वमर्कस्त्वं सोम इत्यादिना परिच्छिन्नां परिमितां गिरं वाणीं विश्रुति

लयीं तिस्रो वृत्तीश्चिभुवनमथो त्रीनपि सुरा-  
नंकारारायैर्वर्वर्णैश्चिभिरभिदधत्तर्णिविकृति ।  
तुरीयन्ते धाम ध्वनिभिरवरुन्धानमणुभिः  
समस्तं व्यस्तं त्वां शरणद गृणात्योमिति पदम् ॥२७॥

धारयन्ति संस्थापयन्तीति 'यावत् । वयन्तु स्थूलदर्शिनोऽनिपुणा इह संसारे त्वं यद्वस्तु न भवसि तत् अस्तीति न विद्वः न जानीम इति तत्त्वं निश्चितमेवेति । अकार्यष्ट-  
मूर्त्यात्मकतया वदतां मते अकार्यष्टवस्तु त्वमिति परिमितत्वं अस्मन्मते पुनः सर्वमयत्व-  
मिति अपरिमितमिति भेदः । अष्टमूर्त्तिमाह—त्वं अर्कः सूर्यः ईशानमूर्त्तिकत्वात् । त्वं  
सोमः चन्द्रः महादेवमूर्त्तिकत्वात् । त्वं पवनः वायुरसि उग्रमूर्त्तिकत्वात् । त्वं  
हुतवहः अभिः रुद्रमूर्त्तिकत्वात् । त्वं आपः पर्यासि भवमूर्त्तिकत्वात् । त्वं व्योम  
आकाशं भीममूर्त्तिकत्वात् । उ प्रश्ने अप्यर्थे वा । त्वं धरणिः पृथिवी सर्वमूर्त्तिक-  
त्वात् । त्वं आत्मा यजमानश्च पशुपतिमूर्तिलेनेति । 'आत्मैव यजमानः स्याद्विषया-  
पत्तिसंक्रताविति' योगवासिष्ठीयवाक्यात् आत्मा यजमान उच्यते । केचित् आत्मा  
क्षेत्रज्ञ इति वदन्ति तत्र चारु ॥ २६ ॥

इदानीमोङ्गारस्य समस्तव्यस्ततया प्रसिद्धस्य प्रतिपादयन् स्तौति  
लयीमिति । हे शरणद हे शिव ओमिति पदं ओँकारस्वरूपं यदा समस्तं अकारो-  
कारमकरैश्चिभिर्वर्वर्णैर्मिलितं तदा अणुभिः सूक्ष्मैर्वर्वनिर्मिनादैः अवरुन्धानं आवृतं नाद-  
युक्तं सत् त्वां गृणाति आराधयति । तत् पुनरोमिति पदं यदा एवं तदा ते तव तुरी-  
यं धाम चतुर्थं तेजः ब्रह्मस्वरूपस्य तव ब्रह्मविष्णुशिवभेदेन यत् त्रिप्रकारं तेजः ततोऽ-  
धिकं तेजो हि चतुर्थं तत् पुनरनिर्वचनीयं नित्यानन्दस्वरूपं अभिदधत् प्रतिपादयत्  
अतस्वामेव गृणाति तव परमब्रह्मणश्चाभेदात् । धाम कीदृशं तीर्णा उत्क्षसा विकृतयो  
विकारा येन निर्विकारमित्यर्थः । तथात्र श्रुतिः । 'अथासावकारोकारमकारात्मको  
मिलितः प्रणवत्वेनाविर्भूतो ब्रह्मतेजो वृणीतेति' । यदा पुनरोमिति पदं व्यस्तं अकारो-  
कारमकारत्वेन पृथग्भूतं तदा अकारायैः अकारोकारमकरैश्चिभिर्वर्वर्णैरक्षरैश्चयादीन्  
प्रत्येकेनाभिदधत् त्वामेव गृणाति । ब्रह्मणस्तव त्रयादिभेदेनाभिन्नत्वात् त्रयाद्यभिधानेनैव  
ब्रह्माभिधानात् । तर्यां ऋग्यजुःसामानि वेदान् अभिदधिदित्यन्वयः । तथा च  
गायतीकल्पटीकाधृतव्यासवचनम् ।

भवः शर्वो रुद्रः पशुपतिरथोगः सह महां-  
 स्तथा भीमेशानाविति यदभिधानाष्टकमिदंम् ।  
 अमुष्मिन् प्रत्येकं प्रविचरति देवः श्रुतिरपि  
 प्रियायास्मै नाम्ने प्रणिहितनमस्योऽस्मि भवते ॥२८॥

अकरेणोच्यते ऋक्त्वमुकारेणोच्यते यजुः ।

मकारेणोच्यते साम समस्तेनोच्यते परम् ॥

तथा तिस्रो वृत्तीः सत्वरजस्तमोरूपा अभिदधत् । तथाच तत्त्वैव ।

अकारः सत्त्वमापन्न उकारो रजसाम्पतिः ।

मकारस्तमसां नाथ इति ब्रह्मगुणात्मकमिति ।

‘जीवने वर्त्तने योषिद्वृत्तिर्ब्रह्मगुणोऽपि चेति’ शाब्दिकनरसिंहः । तथा त्रिभुवनं स्वर्गमर्त्यपातालं अभिदधत् । तथा च श्रुतिः । ‘अथातो वर्णत्रयात् स्वर्गमर्त्यपातालानामभिधा नाम जानीते’ इति । तथा त्रीनपि सुरान् ब्रह्मविष्णुशिवान् अभिदधत् । तथा च वर्णदेशना । ‘अकारो ब्रह्म चास्यात उकारो विष्णुरीरितः’ इति शब्दार्णवः । ‘मकारः कामहारकः’ इति मन्त्राभिधानम् । एतेन ओमिति पदं समस्तमपि त्वां गृणाति किन्त्वेतावांस्तु विशेषः । यदा समस्तं तदा अभेदेनैव अभिन्नं तेजोरूपं त्वां गृणाति व्यस्तश्चेत् भेदेन विभित्वं त्रयादिरूपं त्वामेव गृणातीत्यर्थः । यद्यपि विभित्वर्णस्वभावेन ओमिति पदं एकस्वरूपं न सम्भवति तदार्णीं प्रत्येकस्य पदत्वात् तथापि ओमिति समस्तघटकीभूतप्रत्येकाकारादिवर्णस्य ओमितिपदत्वमुक्तमिति ध्येयम् । केचित्तु ओमिति पदं यदा समस्तं समासनिष्पादितं अकारश्च उकारश्च मकारश्चेति द्वन्द्वसमासनिष्पादितं तदा त्वां गृणाति । यदा पुनर्व्यस्तं समासनिष्पादितमित्तं अवतेरन्त्यस्वरादिलोपश्चेत्यनेन साधितं तदाऽपि त्वामेव गृणाति इत्यर्थं कुर्वन्ति ॥ २७ ॥

इदार्णीं भगवतः प्रधाननामाष्टकमुद्घावयन् स्तौति भव इति । हे शिव भव इत्यादि यदिदं अभिग्रानाष्टकं नामाष्टकं अमुष्मिन् नामाष्टके देवो महादेवः प्रविचरति प्रत्येकमवितिष्ठति अमतीति यावत् । तथा श्रुतिरपि वेदोऽपि प्रत्येकं प्रविचरति अतो

नमो नेदिष्टाय प्रियदव दविष्टाय च नमो

नमः क्षोदिष्टाय स्मरहर महिष्टाय च नमः ।

नमो वर्हिष्टाय त्रिनयन यविष्टाय च नमो

नमः सर्वस्मै ते तदिदमतिसर्वाय च नमः ॥२९॥

अस्मै नामे अहं प्रणिहितनमस्यः सम्पादितनमस्कारोऽस्मि भवामि । नामे कीदृशाय प्रियाय नामसहस्रेषु प्राधान्यात् तव प्रियकराय । पुनः कीदृशाय भवते प्रकाशं कुर्वते भातेर्डवतुः ततश्चतुर्थी । यद्वा अमुष्मिन् नामाष्टके देवः शिवः प्रविचरति श्रुतिरपि अस्मै नामे नामतदर्थाय प्रविचरति प्रकर्षेण विचरति धावति एतत्नामाष्टकं सभूतं सत्वरो भवतीति भावः । अत्र पक्षे हे भव ते तुभ्यं कृतनमस्कारो भवाभीत्यर्थः । नामाष्टकमाह भव इत्यादि । सह महान् महादेवेन सह उग्र इत्यन्वयः । महान् इत्यनेन महादेव उच्यते यथा भीमो भीमसेनः । तथा च विष्णुपुराणे ।

रुद्र त्वं देवतात्मासि मा रोदीर्धेर्यमावह ।

भवं सर्वं तथेशानं तथा पशुपतिं द्विज ।

भीममुग्रं महादेवमुवाच स पितामहः ॥ इति ॥

‘आत्म्याहे चाभिधानञ्च नामधेयञ्च नाम च’ इत्यमरः । ‘वेदे श्रवसि च श्रुतिरित्यमरः’ ॥ २८ ॥

इदानीं परस्परविरुद्धधर्मत्वमुद्ग्रावयन् स्तौति नम इत्यादि । हे प्रियदव हे प्रियदावामे नेदिष्टाय सर्वभूतगामित्वात् अतिनिकटवर्तिने ते तुभ्यं नमः । तथा दविष्टाय वाङ्मनसोरतीतविषयत्वेन दुरधिगम्यत्वात् अति दूरस्थाय तुभ्यं नमः । नेदिष्टमन्तिकतम् । ‘दवदावौ वनारण्यवही । दवीयञ्च दविष्ट’ अत्यमरः । नेदिष्टेति अन्तिकवाङ्योर्नेदसाधावित्यन्तिकस्य नेदादेशः । दविष्टेति स्थूलदूरयुवक्षिपक्षुद्राणामन्तस्थादेलोपो गुणश्चेति । अत दूरस्थनिकटस्थत्वेन विरुद्धधर्मित्वं । तथा हे स्मरहर क्षोदिष्टाय परमाण्वादिरूपेणातिक्षुद्राय तुभ्यं नमः । तथा महिष्टाय पर्वतादिरूपेणाति-महद्रूपाय अतिपरिमाणदेहाय इति यावत् । ते तुभ्यं नमः । अत्रातिसूक्ष्मातिस्थूल-

बहुलरजसे विश्वोत्पत्तौ भवाय नमो नमः

प्रबलतमसे तत्संहारे हराय नमो नमः ।

जनसुखकृते सत्त्वस्थित्यै मृडाय नमो नमः

प्रमहसि पदे निष्ठैगुण्ये शिवाय नमो नमः ॥ ३० ॥

योर्विरुद्धत्वम् । क्षोदिष्टेति क्षुद्रशब्दस्य पूर्ववदन्तस्थादेलीपो गुणश्च । महिष्टेति महच्छब्दस्य तद्विष्टेति मेयः सुबहुलमिति कारितवद्वावादन्त्यस्वरादिलोपः । तथा हे त्रिनयन वर्हिष्टाय सर्वेषामादिभूतत्वात् वृद्धतमाय नमः । तथा यविष्टाय जरापरिणामादिदोषैरस्पृष्टत्वात् सर्वकार्यक्षमत्वाच्च अतियुवकाय तुभ्यं नमः । अत्रापि वृद्धत्वयौवनत्वयोर्विरुद्धत्वं । वर्हिष्टेति 'प्रियस्थिरेत्यादिना' वृद्धस्य बहर्देश इति धातुपारायणः । तन्मते गणसूत्रे बहर्देशस्योक्तत्वात् । अस्मन्मते वर्षदेशस्य स्वीकारात् वर्षिष्टाय इत्यपरः पाठः । यविष्टेति युवन्शब्दस्य पूर्ववदन्तस्थादेलीपो गुणश्च । तथा सर्वस्मै परोक्षापरोक्षसर्वपदार्थत्वात् साकल्यरूपाय तुभ्यं नमः । तथा अतिसर्वाय वाङ्मनसोरतीतविषयत्वात् सर्वमतिक्रान्ताय च तुभ्यं नमः । अत्रापि सर्वातिक्रान्तत्वसर्वत्वयोर्विरुद्धत्वं अतिसर्वायेत्युपसर्जनत्वात् सर्वनामत्वं ॥ २९ ॥

इदानीं त्रिगुणात्मकतया सृष्टिस्थितिप्रलयकर्तृत्वं गुणार्तातत्वेन परमब्रह्मत्वच्च उद्भावयन् स्तौति बहुल इत्यादि । भवत्यस्मादिति भवो ब्रह्मा भवाय सृष्टिकर्ते तुभ्यं नमः । कीदृशाय विश्वोत्पत्तौ जगदुत्पत्तिविषये वहुलं यथेष्ट रजो गुणो यस्य तस्मै रजोगुणात्मने इत्यर्थः । तथा हरति विश्वमिति हरो रुद्रस्तस्मै नमो नमः । तत् तस्य विश्वस्य संहारे प्रलयविषये प्रबलमनिर्वचनीयं तमो गुणो यस्य तस्मै तमोगुणात्मने इत्यर्थः । तथा मृडयति सुखयतीति मृडः विश्वपालकत्वात् विष्णुरूपस्तस्मै नमो नमः । कीदृशाय सत्त्वस्थित्यै आत्मनि सत्त्वगुणस्थितितदर्थाय । जनानां सुखं करोतीति क्षिप् तस्मै सत्त्वगुणाधारतया विश्वपालकत्वेनैव जनसुखकर्ते इत्यर्थः । यद्वा सत्त्वेन सत्त्वगुणेन स्थिर्ति पालनं कर्तुं जनसुखं कर्म नित्यं कर्मणि तुमोऽप्रयोगिन इति चतुर्थी । तथा प्रमहसि प्रकृष्टतेजोरूपे पदे वस्तुनि अर्थादधिष्ठाते परमब्रह्मणे शिवाय नमो नमः । पदे कीदृशे त्रिगुणा एव त्रैगुण्यं स्वार्थं यण् निर्गतं त्रैगुण्या त् निष्ठैगुण्यं तस्मिन् अतीतगुणतये इत्यर्थः । 'मह उद्भवतेजसोर्तियमरः । पदं

कृशपरिणति चेतः क्लेशवश्यं क चेदं

कं च तव गुणसीमोल्लङ्घनी शश्वद्वद्धिः ।

इति चकितममन्दीकृत्य मां भक्तिराधा-

द्वरद चरणयोस्ते वाक्यपुष्पोपहारम् ॥ ३१ ॥

असितगिरिसर्म स्यात् कज्जलं सिन्धुपात्रं

सुरतरुवरशास्त्रा लेखनी पत्रमुर्वी ।

लिखति यदि यृहीत्वा शारदा सर्वकालं

तदपि तव गुणानामीश पारं न याति ॥ ३२ ॥

व्यवसितिकाणस्थानलक्ष्याडिप्रवस्तुप्रित्यमरः । भक्तयुद्रेकेण विस्मयेन हर्षेण च नमः-  
पदवाहुल्यमित्यपौनरुक्तं । तथा च ‘विवादे विस्मये हर्षे द्विस्त्रिरुक्तिर्दुष्प्रतीति’  
इश्यते । ‘सत्त्वं गुणे पिशाचादावित्यमरः ॥ ३० ॥

इदानीं आत्मनो विनयमुद्भावयन् स्तौति कृशेति । हे वरद कृशा क्षीणा  
परिणतिः परिणामो गम्यो यस्य अल्पगम्यमिति यावत् । तादृशं मम इदं चेतः मनः-  
क । चेतः कीदृशं क्लेशवश्यं क्लेशस्य दुःखस्य अधीनं दुःखेन जडीभूतं शश्वत् वारं  
वारं गुणसीमानं गुणानामियतां परिच्छेदं उलङ्घयितुं अतिक्रमयितुं शीलं यस्यास्तादृशी  
तव ऋद्धिः समृद्धिर्वर्वा क । एतादृशी तव समृद्धिः ममाल्पविषयचेतसोऽगम्येति  
अत्यन्तासम्भावनायां द्वौ कौ प्रयुक्तौ अवापीति हेतोः चकितं भीतं मां भक्तिः कर्त्ती  
अमन्दीकृत्य निःशङ्कीकृत्य तव चरणयोः पादयुगले आधात् अर्पितवती । यद्यपि तव  
चरणारविन्दस्तुतिकरणे मम चेतसोऽयोग्यतेति हेतोरहं भीतोऽस्मि तथापि त्वचरणयोः  
मम या भक्तिः सैव मां निर्भीकं कृत्वा वलात्करोणैव अर्पितवतीति भक्तिर्वलवतीति  
ध्वनितम् । मां कीदृशं वाक्यमेव पुष्पोपहारः कुसुमबर्लियस्य वाक्यं स्तुतिः सैव  
पादपूजायां पुष्पोपहार इत्यर्थः । अमन्दीकृत्येति च्चिप्रत्ययः ॥ ३१ ॥

इदानीमुद्भर्गुणसीमोलङ्घनीत्वमासादयति असितेति । हे ईश यदि असित-  
गिरेनीलपर्वतस्य समं तुल्यं कज्जलं मसिः स्यात् । कज्जलं कीदृशं सिन्धुः समुद्रः

कुसुमदशननामा सर्वगन्धर्वराजः

शिशुशशधरमौलेदेवदेवस्य दासः ।

स खलु निजमहिन्नो भ्रष्ट एवास्य रोषात्

स्तवनमिदमकार्षीदिव्यदिव्यं महिन्नः ॥ ३३ ॥

सुरगुरुमभिपूज्य स्वर्गमोक्षैकहेतुं

पठति यदि मनुष्यः प्राञ्जलिर्नान्यचेताः ।

ब्रजति शिवसमीपं किन्नरैः स्तूयमानः

स्तवनमिदममोघं पुष्पदन्तप्रणीतम् ॥ ३४ ॥

पात्रं मस्याधारो यम्य तादृशं । तथा मुरतरोः पारिजातवृक्षस्य वरशाम्वा प्रधानशाखा यदि लेखनी स्यात् तथा उर्वा पृथ्वी यदि पत्रं स्यात् एतानतिवृहत्तया चिरस्थायिनो गृहीत्वा आदाय शारदा सरस्वती सर्वकालं युगमन्वादिरूपं व्याप्य लिखति गुणानां लेखनं करोति तदपि तथापि तव गुणानां पारं पर्यन्तं न याति न प्राप्नोति । एतेन तादृशसामर्थीसहकारेण सर्वत्यपि तव गुणानां इयत्तापरिच्छेदं कर्तुं न शक्नोति कथमल्पविषयचेतसामस्माकं तवारम्भ इति गुणकीर्तनविषये सर्वं एव कुण्ठाः तथापि तत्र यदारम्भः तत्र भक्तेऽव वलवत्ता कारणमिति पूर्वश्लोकेन ध्वनितम् । ‘वाग्वाणी शारदा सत्या ब्रह्मपत्री सरस्वतीति’ व्यादिः ॥ ३२ ॥

इदानीं स्तवप्रकाशे कारणमासादयति कुमुमेति । कुमुमानीव दशना दन्ता यस्य स कुमुमदशनः पुष्पदन्तः स एव नाम यम्य स पुष्पदन्तनामा सर्वगन्धर्वाणां राजा अन् । देवदेवस्य शिवस्य दासः । अस्य शिवस्य रोषात् निर्माल्यपादम्पर्शनेन क्रोधात् निजमहिन्नो गगनचरणादिस्वकीयमहिमतो भ्रष्टश्चयुतः सन् इदं महिन्नः स्तवनमकार्षीत् प्रकाशितवान् । देवदेवस्य कीदृशस्य शिशुर्बालः शशधरश्चन्द्रः इत्यर्थः मोलो शिरसि यम्य अर्द्धचन्द्रखण्डभूषितस्य । स्तवनं कीदृशं दिव्यात् मनोज्ञात् दिव्यं मनोज्ञं अतिमनोज्ञमिति यावत् ॥ ३३ ॥

इदानीं महिन्नः स्तवपाठफलमाह सुरगुरुमिति । मुराणां देवतानां गुरुं महादेवं अभिपूज्य पूजयित्वा प्राञ्जलिः कृताङ्गलिः सन् यदि पुष्पदन्तप्रणीतं

श्रीपुष्पदन्तमुखपङ्कजनिर्गतेन  
स्तोत्रेण किल्विषहरेण हरप्रियेण ।  
कण्ठस्थितेन पठितेन गृहस्थितेन  
संप्रीणितो भवति भूतपतिर्महेशः ॥ ३५ ॥

इति श्रीपुष्पदन्तगन्धर्वराजविरचितं  
हरमहिन्नः स्तोत्रं समाप्तम् ।

पुष्पदन्तेन प्रकाशितं इदं स्तवनं स्तोत्रं पठति तदा स जनः किन्नरैः स्तूयमानः सन्  
शिवसमीपं ब्रजति गच्छति । सुरगुरुं कीटशं स्वर्गस्य मोक्षस्य च एकहेतुं मुख्यकारणं ।  
स्वर्गमोक्षकारणीभूतशिवसमीपगमनेनैव स्वर्गमोक्षमपि लभत इति भावः । मनुष्यः  
कीटशः सन् पठति न विद्यते अन्यभिन् विषये चेतो मनो यस्य तादृशः अनन्यचित्त  
इत्यर्थः । स्वरेऽक्षरविपर्यय इति नाक्षरविपर्ययः वक्ष्यमाणकचिदधिकारस्वीकारात् ।  
स्तवनं कीटशं अमोघं अव्यर्थं शिवसमीपगमने अव्यर्थकारणमित्यर्थः । ‘मोघो व्यर्थं ग्वले  
पुमानिति’ शब्दार्थवः । ‘एके मुख्यान्यकेवला’ इत्यमरः ॥ ३४ ॥

अन्यदपि फलमाह श्रीपुष्पेति । अनेन स्तवेन कण्ठस्थितेन कण्ठायत्तेन  
पठिनेन आवृत्तेन गृहस्थितेन पुस्तकलिपिततया गृहस्थितेन च भूतानां प्राणिनां  
पतिर्महेशः शिवः संप्रीणितो भवति अस्मिन् प्रीणिते सकलपुरुषार्थसिद्धिरिति भावः ।  
कीटशेन स्तोत्रेण पुष्पदन्तस्य गन्धर्वराजस्य मुखपङ्कजानिर्गतेन पूर्वे देवप्रतिपादितमपि  
गुप्तमासीत् पश्चादनेन प्रकाशितमिति भावः । एतेनानादित्वमम्येति तात्पर्यम् । पुनः  
कीटशेन किल्विषहरेण पापनाशकेन । पुनः कीटशेन हरस्य शिवस्य प्रियेण  
प्रीतिजनकेन ॥ ३५ ॥

इति श्रीजगन्नाथचक्रवर्तिविरचिता हरमहिन्नः स्तवटीका समाप्ता ।



